Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023
e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58

Peta Baru Pendidikan Islam:
Metode dan Alternatif

Lukman Hakim, Gunartin
Universitas Pamulang, Indonesia
dosen01409@unpam.ac.id, gunartin9472@gmail.com

Artikel disubmit: 17 Maret 2023, artikel direvisi: 21 April 2023, artikel diterima: 5 Juli 2023

Abstraksi:

Seluruh isu pembaharuan Islam akan selalu bermuara pada pendidikan. Reformasi pendidikan
sudah dilakukan jauh sebelum umat Islam berjumpa vis a vis dengan Barat melalui kolonialisasi. Beberapa
ulama berpandangan ada yang perlu dibenahi. Sistem pendidikan Islam jalan di tempat dan tidak
melahirkan penemuan baru dalam bidang sains dan agama. Berbeda terbalik dengan peradaban Islam di
abad pertengahan yang mampu menelurkan ulama alim di bidang agama dan ilmuwan beken di bidang
sains.

Tantangan pendidikan Islam coba dirumuskan oleh beberapa pemikir. Namun sering kali rumusan
tersebut kehilangan relevansi dalam aktualitasnya. Kegagalan itu akibat tidak ditemukannya metodologi
yang mampu menjembatani kesenjangan yang normatif dan historis. Metodologi itu dibutuhkan sebagai
upaya mengkontekstualisasikan pendidikan Islam dalam setiap zaman, tapi tidak kehilangan
kerangka normatif keagamaan. Fazlur Rahman melalui neo-modernisme mencoba memjembatani gap
antara yang historis dan normatif itu dalam upaya mengkontekstualisasi pendidikan Islam modern,
khususnya di Indonesia.

Kata Kunci:
Pendidikan Islam, lembaga pendidikan, neo-modernisme, Pesantren dan Madrasah

Abstract

All issues of Islamic renewal will always lead to education. Educational reform has been carried out long
before Muslims met vis a vis with the West through colonization. Some scholars are of the view that there is
something that needs to be fixed. The Islamic education system is stagnant and does not produce new
discoveries in the fields of science and religion. In contrast to Islamic civilization in the Middle Ages which
was able to produce pious scholars in the field of religion and famous scientists in the field of science.

The challenges of Islamic education have been formulated by several thinkers. However, these formulations
often lose their relevance in their actuality. The failure was due to the failure to find a methodology that could
bridge the normative and historical gap. This methodology is needed as an effort to contextualize Islamic
education in every era, but without losing the normative religious framework. Fazlur Rahman through neo-
modernism tried to bridge the gap between the historical and the normative in an effort to contextualize
modern Islamic education, especially in Indonesia.

Keywords:
Islamic education, educational institutions, neo-modernism, Islamic boarding schools and madrasahs

1. PENDAHULUAN

40


mailto:dosen01409@unpam.ac.id
mailto:gunartin9472@gmail.com

Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Isu mengenai pendidikan Islam telah melahirkan berbagai metode dan alternatif yang terus-

menerus ditawarkan untuk diaktualisasikan ke dalam realitas kekinian. Semua usaha yang sudah
dilakukan itu, beberapa menemukan dampak kemajuan yang signifikan. Tapi ada juga koreksi dan Kritik
atas realitas pendidikan Islam yang memang harus terus menerus diperbaharui, mengingat bahwa
pendidikan adalah sebuah dinamika yang memiliki tantangan zamannya tersendiri.

Objek yang hendak diraih dalam dunia pendidikan di antaranya adalah menumbuhkan kognisi
dan memberikan seperangkat ketrampilan agar peserta didik mampu mempersiapkan kehidupannya di
masa yang akan datang menjadi lebih baik. Di samping itu, pendidikan juga menjadi sarana yang relevan
bagi persemaian tumbuhnya peradaban dunia yang makin humanis, terbuka dan berkeadaban. Bahkan ada
juga yang mengatakan bahwa pendidikan adalah metode yang paling tepat untuk melestarikan ilmu
pengetahuan dan mengembangkannya ke dalam berbagai perspektif, teori dan metodologi. Di samping
itu, pendidikan juga dipersiapkan sebagai langkah terbaik untuk membangun karakter generasi muda yang
lebih unggul yang dipersiapkan sebagai pewaris dari generasi sesudahnya.

Harapan yang sama pun disematkan bagi pendidikan Islam. Terminologi pendidikan di sini
diatribusikan dengan Islam, maka orientasi yang dituju harus berangkat dan mengarah pada nilai-nilai
yang dikandung dalam ajaran Islam. Oleh karenanya objek yang disasar pada peserta didik pun tidak
sekedar membekali aspek kognisi, life skill (ketrampilan hidup), tapi juga menubuhkan nilai-nilai
keagamaan Islam pada dirinya.

Perkembangan pendidikan Islam bagaimanapun harus dilihat sebagai respon atas realitas aktual
yang terjadi di masyarakat Islam di setiap masanya. Paradigma yang digunakan pastilah bersumber dari
gagasan-gagasan pembaharuan pemikiran keagamaan. Khususnya sebagaimana yang pernah digagas oleh
Fazlur Rahman (1919-1988) melalui konsep yang disebutnya dengan neo-modernisme.

Selanjutnya tulisan ini dipresentasikan untuk menjawab beberapa isu di sekitar pendidikan dan
pembaharuan pemikiran Islam. Pertama, bagaimana respon pendidikan terhadap modernisasi pendidikan
Islam? Kedua, apa metodologi yang relevan bagi pengembangan pendidikan agar sesuai dengan realitas
zaman, tanpa meninggalkan akar tradisi keislaman? Ketiga, apa jalan keluar yang ditawarkan oleh Fazlur

Rahman dalam kontekstualisasi pendidikan Islam?

2. METOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini sepenuhnya menggunakan analisa (kajian) literatur khususnya yang membahas
pendidikan Islam dan umumnya kajian pembaharuan Islam dalam hal ini mazhab neo-modernisme yang
dipelopori oleh Fazlur Rahman dan dilanjutkan oleh murid-muridnya atau pemikir-pemikir yang

sehaluan.

41



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Literatur yang dimaksud adalah bahan-bahan kepustakaan yang terdiri dari buku-buku dan jurnal-

jurnal dengan standar nasional dan internasional yang menulis tentang pendidikan Islam dan
pembaharuan pemikiran Islam, yaitu mazhab neo-modernisme. Sementara itu, sebagai pendukung penelitian
ini, literatur yang menulis perkembangan mutakhir tentang lembaga pendidikan Islam di Indonesia seperti
madrasah, pesantren dan pendidikan Islam juga akan digunakan sebagai pengayaan kajian tentang
bagaimana lembaga-lembaga tersebut merespon setiap gagasan-gagasan pembaharuan dan
mengimplementasikannya di dalam sistem pendidikan yang mereka bangun.

Di samping itu, untuk memperkaya analisis, peneliti juga akan menggunakan pendekatan historis,
sosiologis dan filosofis. Metodologi historis yang dimaksud adalah adalah suatu cara yang akan
digunakan untuk melacak jejak pendidikan dan hasilnya dalam perkembangan pemikiran Islam di setiap
zaman. Darinya, peneliti akan mendapatkan pijakan yang kokoh sebagai warisan luhur yang mesti
dipertahankan. Sosiologi juga digunakan sebagai bahan untuk melihat bagaimana intitusi pendidikan itu
dibangun dan bagaimana seluruh gagasan-gagasan filosofis yang dikembangkan di dalam pendidikan
Islam itu dibumikan di dalam institusi pendidikan. Di samping itu, metodologi ini juga dapat dijadikan
ukuran apakah pembaharuan pendidikan Islam yang sudah dicanangkan itu memdapat respon positif
darimasyarakat Islam. Selanjutnya filsafat akan digunakan sebagai batu uji mengenai relevansi

suatu pemikiran untuk masa Kini.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Tarbiyah dan Pendidikan

Istilah pendidikan Islam selalu diidentikkan dengan tarbiyyah. Bisa jadi kata tarbiyyah diambil
untuk membedakan dengan istilah lain yang memiliki konotasi sama dengan pendidikan. Rumusan
pendidikan Islam didalilkan atas Q.S. al-Nahl: 78, yang artinya, “Dan Allah mengeluarkanmu dari perut
ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia memberimu pendengaran, penglihatan dan
hati agar kamu bersyukur.” Berdasarkan firman tersebut dapat dipahami bahwa manusia membutuhkan
bekal pengetahuan untuk menghadapi masa depan. Tentu pengetahuan itu hanya akan diperoleh melalui
pendidikan, baik formal ataupun informal.

Juga firman Allah pada Q.S. al-Bagarah: 31-32, artinya, “Dan Dia mengajarkan kepada Adam
nama-nama (benda-benda) seluruhnya, kemudian mengemukakan-Nya kepada para Malaikat, lalu (Allah)
berfirman, ‘sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kalian memang orang-orang yang benar.
Mereka menjawab, ‘Maha Suci Engkau, tidak ada yang kami ketahui selain dari apa yang telah Engkau
ajarkan kepada kami’...”

Avyat itu menunjukkan kelebihan manusia atas makhluk Tuhan lainnya. Kelebihan itu didapat berkat

pengetahuan yang dimiliki dan diraihnya melalui pendidikan. Al-Qur’an, menurut Rahman, merupakan

42



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
instrumen utama dalam pendidikan Islam (Fazlur Rahman, 1979: 263). Tahap awal pendidikan

dimulai ketika Nabi menyampaikan dan mengajarkan wahyu kepada para sahabat dalam berbagai
pertemuan (Abudinata, 2011). Tujuan dari itu semua adalah agar para sahabat memahami seluruh
kandungan dari ayat-ayat al-Qur’an secara komprehensif. Internalisasi pengetahuan dari nabi ke sahabat,
guru ke murid, itulah yang disebut dengan proses pendidikan.

Tidak ada definisi baku mengenai pendidikan Islam. Bisa jadi itu disebabkan karena pendidikan
bersifat dinamis. Dinamika itu terjadi akibat respon setiap kondisi aktual tertentu. Selain itu juga dipengaruhi
berbagai orientasi yang hendak dicapai dari pendidikan. Menurut Abu Fatah Jalal, dinamika itu selalu
terjadi karena pendidikan memiliki tujuan yang hendak dicapai, yang bisa jadi masing-masing berbeda satu
dengan lain (Halid Hanafi, et. al, 2018: 35).

Secara umum pendidikan Islam dipahami sebagai upaya untuk mengubah sikap dan prilaku
seseorang atau masyarakat melalui pengajaran dan pelatinan agar kelak menjalani kehidupan
sebagaimana yang terdapat dalam tuntunan agama Islam (Halid Hanafi, et. Al, 2018: 37). Pandangan yang
demikian itu memiliki sanad sampai kepada pemikir-pemikir terdahulu. Jejaknya dapat ditemukan dalam
beberapa pemikir klasik, seperti al-Ghazali dan lbn Khaldin. Al-Ghazéli (1058-1111) berpandangan
bahwa pendidikan Islam adalah usaha untuk menghilangkan akhlak buruk dan menanamkan akhlak yang
baik kepada setiap murid hingga dekat kepada Allah dan mencapai kebahagiaan dunia-akhirat (Moch.
Iman Firmansyah, 2019: 82). Sedangkan Ibn Khaldun (1332-1406) berpandangan, pendidikan itu tidak
terbatas pada proses pembelajaran saja, tetapi juga mengandung makna sebagai proses membangun
kesadaran manusia untuk menangkap, menyerap, dan menghayati peristiwa alam sepanjang zaman
(Moch. Iman Firmansyah, 2019: 83).

Ada tiga kata kunci di dalam memahami terminologi pendidikan Islam: ta’lim, tarbiyyah dan ta ‘dib.
Ketiga istilah itu memiliki makna dan tujuan yang berbeda. Namun ketiganya saling berkaitan satu dengan
lainnya. Kata ta’lim secara etimologis dapat diartikan sebagai pengajaran yang bersifat pemberian atau
penyampaian pengertian, pengetahuan, dan ketrampilan. Tapi, ta’lim tidak dapat mewakili seluruh
terminologi pendidikan Islam. Zakiyah Derajat berpandangan ia hanya identik dengan penyampaian
pengetahuan (kognisi) dan melatih ketrampilan (psiko-motoric), sementara aspek lain dari pendidikan soal
pembangunan karakter (afeksi) tidak terangkum dalam istilah tersebut (Zakiyah Derajat, et. Al, 2001:
197). Namun Abdul Fatah Jalal berpendapat berbeda. Ta lim tidak melulu bermakna sebagai transfer of
knowledge dari seorang guru kepada murid. Ta’lim dalam Q.S. Yunus: 5, dapat juga bermakna sebagai
upaya untuk membekali peserta didik terhadap pengetahuan tentang sikap-sikap yang baik (akhlak) yang
diajarkan oleh syariat agama (Halid Hanafi, et. al, 2018: 35).

Terminologi kedua adalah tarbiyyah. Kata tarbiyyah tidak seperti ta’lim yang memiliki korelasi

langsung dalam al-Qur’an, seperti termaktub dalam Q.S. al-Bagarah: 31. Tarbiyyah memiliki urgensi

43



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
yang signifikan khususnya dalam konteks membangun psikomotorik dan afeksi peserta didik. Tarbiyyah

adalah bentuk mashdar dari rabba yang memiliki arti generic mendidik, mengasuh dan memelihara.
Sayyid Qutub mendefinisikan tarbiyyah sebagai upaya pemeliharaan jasmani dan membantunya untuk
mematangkan mental sebagai pancaran akhlak karimah pada peserta didik (Sayyid Quthub, xx: 15). Hal
ini memberi pengertian bahwa kata tarbiyyah dapat mencakup semua aspek pendidikan yaitu aspek
kognisi, afeksi dan psikomotorik.

Selanjutnya ada ta’dib, yang biasa diartikan dengan pembinaan dan penyempurnaan budi pekerti
peserta didik. Terminologi ini oleh Naquib al-Attas dinilai yang paling relevan dengan pendidikan Islam
(Muhammad Nagiub al-Attas, 1980: 25). Bagaimanapun tujuan akhir dari pendidikan Islam adalah
membangun karakter manusia yang berbudi luhur, tentu sebelumnya dibekali seperangkat pengetahuan yang
akan digunakannya di masa depan.

Beberapa pemikir memang memberikan catatan atas ketiga terminologi tersebut yang paling
relevan bagi pendidikan Islam. Menurut Abudin Nata, dari ketiga hal di atas yang paling mencakup dari
konsepsi dan tujuan pendidikan Islam adalah tarbiyyah (Abudinata, 2011). Tarbiyyah tidak hanya
meliputi internalisasi pengetahuan terhadap peserta didik. Melalui tarbiyyah, para guru diharuskan
menjaga dan membina karakter murid-muridnya, sekaligus memberikan teladan agar tumbuh menjadi
generasi yang berilmu, beradab dan berakhlak mulia. Ditambahkan kembali oleh Abuddin Nata, bahwa
tarbiyyah dapat diartikan juga sebagai proses menumbuhkan dan mengembangkan potensi yang terdapat
pada diri seseorang, baik secara fisik, psikis, sosial, maupun spiritual. Dengan demikian seluruh konsep
yang terdapat dalam terminologi pendidikan Islam seperti ta'lim, ta’dib, riyadlah dan lain sebagainya
tercakup di dalam tarbiyyah (Abudinata, 2011: 15). Atas dasar itulah, Fakultas Keguruan dan Pendidikan
di seluruh perguruan tinggi Agama Islam di Indonesia menggunakan nama Fakultas Tarbiyyah.

Memang ketiganya memiliki makna dan capaian yang berbeda. Namun jika diperhatikan secara
komprehensif bahwa ketiganya termanivestasi dalam pendidikan Islam dan terkait satu dengan lainnya.
Manivestasi ketiganya dapat digambarkan sebagai berikut. Pada fase awal yang dibutuhkan bagi seluruh
peserta didik adalah ta’lim. Di sini peserta didik mendapat proses internalisasi pengetahuan mengenai
berbagai hal yang dibutuhkan untuk perkembangan kognisi, afeksi dan psikomotoris. Ta'lim tidak hanya
berperan sebagai satu-satunya cara memberikan ilmu pengetahuan dengan berbagai materi pembelajaran
(kognisi). Dia juga dapat berperan memberikan pengetahuan kepada murid mengenai sikap atau prilaku
terpuji dan tercela (afeksi). Di samping itu, untuk menunjang perkembangan psikomotoriknya, para siswa
juga diajarkan tentang berbagai aktivitas dan ketrampilan yang akan mendukung life skill-nya di masa
yang akan datang.

Bersamaan dengan itu, pada fase berikutnya, para murid membutuhkan pendampingan di masa

belajar. Maka para guru dituntut untuk berperan memberikan perhatian, pembinaan, bimbingan dan

44



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
teladan. Proses inilah yang kemudian disebut dengan tarbiyyah. Dalam proses ini tentu yang hendak

dicapai adalah pembentukan karakter murid sesuai dengan kaidah yang hendak dicapai di dalam
pendidikan Islam. Contohnya murid diharapkan memiliki akhlak yang baik, shalih, bertanggung jawab
dan berdisiplin. Maka seorang guru harus memberikan keteladanan dan bimbingan kepada murid- muridnya
untuk berhasil mencapai target yang diharapkan. Dalam hal ini guru dapat mengajarkan murid secara
langsung, misalnya dengan mengajak para murid mempraktekkan shalat berjamaah bersama-sama, saling
memberi salam, berkata jujur-sopan dan lain sebagainya.

Pada fase terakhir maka ta’dib dapat diimplementasikan setelah para murid mengetahui,
mendapat contoh dan bimbingan dari para guru. Pada fase ini murid diminta untuk membiasakan hal-hal
positif yang telah diperolehnya selama pendidikan berlangsung.

Contoh empirik bagaimana konsep pendidikan Islam itu bekerja dapat dijabarkan, misalnya,
melalui pelajaran figh, khususnya bab shalat. Di awal pembelajaran, murid diajarkan mengenai tata
carahukum-hukum, syarat-syarat dan seluruh aspek berkenaan pelaksanaan shalat (ta’lim). Setelah para
murid mengetahui tentang duduk perkara shalat, maka para guru dapat membimbing dan mempraktekkan
secara bersama kepada murid untuk melaksanakannya. Tujuan dari itu semua diharapkan bahwa murid dapat
melaksanakan sendiri atau secara berjamaah. Akhirnya shalat menjadi kebiasaan dan aktivitas yang tak
bia ditinggal lima waktu dalam sehari. Proses itu disebut dengan nama tarbiyyah.

Pada akhirnya, di masa yang akan murid bukan hanya dapat melakukannya di setiap waktu, tapi
bisa mengambil peran menjadi imam shalat di masa yang akan datang ketika dewasa. Harapannya murid
yang sudah terbiasa dengan melaksanakan shalat dapat berakhlak sesuai dengan tujuan dari
disyariatkannya ibadah tersebut dengan akhlak yang baik. Internalisasi dari penanaman budi pekerti
melalui shalat ini disebut dengan ta 'dib.

Neo-Modernisme

Sistem dan lembaga pendidikan adalah produk sejarah. Begitupun pendidikan Islam. Pada abad
pertengahan pendidikan Islam mampu melahirkan pemikir-pemikir yang brilian. Terbukti bahwa pikiran-
pikiran yang dilahirkan di saat itu masih relevan dikaji dan mendominasi diskursus keagamaan. Capaian
intelektualitas mereka tidak hanya menginspirasi perkembangan kajian keagamaan, juga perkembangan
ilmu pengetahuan umum mutakhir. Matematika yang dipelajari hari ini sangat dipengaruhi oleh al-
Khwarizmi. Studi astronomi juga dipengaruhi oleh pikiran-pikiran dari Nashirruddin al-Thdsi. Ibn Sina
mempengaruhi studi ilmu kedokteran modern, dan lain sebagainya.

Setelah mengalami puncak peradaban, Islam mengalami kebangkrutan sistemik dengan berbagai
faktor. Sistem pendidikan tidak lagi mampu melahirkan pikiran-pikiran bernas yang yang menggugah
intelektualitas. Jikalah ada, pengaruhnya tidak sekuat ulama-ulama sebelumnya. Di sisi lain, ada upaya

untuk melakukan pembaharuan di bidang pendidikan. Bahkan pembaharuan itu ikut disponsori oleh

45



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
pemerintah dengan berbagai kucuran fasilitas. Tapi belum berhasil mendongkrak sistem pendidikan Islam

kembali mengharu biru. Dan kebangkrutan itu semakin diperpuruk ketika peradaban Islam mendapat
tantangan dari kolonialisme Barat.

Di awal abad modern, dunia Islam mulai berpikir tentang pembaharuan. Cita-cita tersebut tidak
akan terealisasi tanpa melalui pintu pendidikan. Banyak gerakan yang menawarkan mengenai konsepsi
dan artikulasi pembaharuan Islam. Fazlur Rahman mencatatnya sebagai berikut.

Sebelum perjumpaan peradaban Islam dengan dunia Barat modern, sebenarnya telah ada gerakan
reformasi pemikiran Islam. Rahman mencatat sebagai gerakan awal pembaharuan Islam, dinamai
revivalisme Islam (Islamic revivalism) pra-modernis (Fazlur Rahman, 1994: 18). Gerakan ini berfokus pada
purifikasi pemikiran Islam yang pada saat itu sangat kental dipengaruhi oleh gerakan sufisme populer.
Adapun ciri-ciri umum gerakan ini adalah kembali kepada al-Qur’an dan Hadits, mengangap segala
praktek keagamaan yang tidak disinari dari petunjuk normatif tadi dianggap bid ‘ah, dan terakhir perintah
untuk melakukan ijtihad (Taufik Adnan amal, 2000: 18), Gerakan ini kemudian mengilhami lahirnya
wahabiyah di Jazirah Arabia.

Kolonialisme Barat terhadap dunia Islam, gerakan pemikiran yang kedua. Rahman menyebutnya
dengan modernisme klasik (classic Islamic modernism) (Taufik Adnan amal, 2000: 18). Ide ini muncul
pada pertengahan abad XX dan awal abad XX di bawah bayang-bayang pengaruh Barat. Yang baru darinya
adalah perluasan terhadap “isi” ijtihad. Contohnya adalah tentang peran akal dan wahyu, isu kesetaraan
gender, modernisasi sistem pendidikan, pembaruan politik dan konstitusionalisasi sistem bernegara dan
lain sebagainya. Gerakan ini berusaha menciptakan kaitan yang baik antara ideomatika Barat (modern)
dengan tradisi Islam melalui al-Qur’an dan Sunnah. Tapi karena referensi dan metodologi yang digunakan
kebanyakan dari Barat, gerakan ini setiap kali menerima tuduhan sebagai agen westernized. Di samping
itu, gerakan ini gagal menggali indigenous thinking dari tradisi sendiri yang telah berurat berakar dalam
budaya.

Sebagai antitesa lahirlah gerakan berikutnya, Rahman menyebutnya dengan neo-revivalisme
(Islamic neo-revivalism) (Taufik Adnan amal, 2000: 19). Gerakan ini disebut juga dengan nama
fundamentalisme Islam. Usaha yang dilakukan oleh gerakan ini pun tidak jauh berbeda dengan yang
dilakukan oleh gerakan sebelumnya. Isu-isu akrab yang diperdebatkan juga tidak jauh berbeda dengan
gerakan sebelumnya, hanya saja mereka senantiasa meletakkan simbol-simbol keislaman dalam suatu isu
sekedar untuk membedakan dengan modern-sekuler. Fundamentalisme, menurut Rahman, berhasil
mengoreksi beberapa ekses modernisme, seperti kecenderungan sekularisme yang bila diabaikan akan
menyebar ke dalam masyarakat Muslim. Artinya, fundamentalisme telah berjasa mereorientasikan kaum

Muslim awam yang berpendidikan modern secara emosional kepada Islam (Fazlur Rahman, 1994: 137).

46



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Lahirnya fundamentalisme merupakan antitesa dan kritik terhadap modernisme klasik. Bukan

berarti ia alpa dari kritik. Rahman sendiri menyebutnya sebagai penghalang terbesar dari gerakan
modernisasi umat Islam (Fazlur Rahman, 1994: 136). la sangat bersimpati terhadap fundamentalisme dalam
konteks reortodoksi keagamaan dan menjunjung tinggi moralitas Islam. Namun sikapnya yang anti Barat
itu justru yang menenggelamkan visinya sebagai sosok pembaharu (Fazlur Rahman, 1994: 48-49). Rahman
melihat hampir tidak ada metodologi apapun yang dilahirkan, an sich ingin membedakan dirinya dengan
Barat. Bahkan, dengan sinis Rahman berpandangan, kelemahan terbesar fundamentalisme, dan kerugian
terbesar yang ditimbulkannya bagi umat Islam, adalah ketiadaan pemikiran dan kesarjanaan Islam yang
positif dan efektif di kalangan pengikut-pengikutnya, kebangkrutan intelektualnya, dan penggantian usaha
intelektual yang serius dengan penciptaan klise-klise (Fazlur Rahman, 1994: 163). Secara garis besar
Rahman ingin menyebutkan bahwa fundamentalisme juga berangkat dari nalar yang sama dengan
modernisme, yaitu sama-sama berangkat dari isu dan metodologi yang dibangun di Barat. Fundamentalisme
berdiri di seberang dengan Barat (modernisme), hanya saja paradigma yang digunakan hanya sebatas
memberi label “Islamis” dibedakan dengan yang sekuler.

Barat di satu sisi, secara ideologis, bukanlah “musuh” yang mesti ditumpas. Tapi sikap
kompromistis modernisme Islam klasik terlalu berlebihan. Modernisme, walau idenya berakar di Barat,
adalah suatu keniscayaan sejarah: tidak mungkin ditolak. Modernisme berakar dari semangat
pembaharuan zaman. Meminjam istilah Juergen Habermas, suatu proyek yang belum selesai (K. Bertens,
2002: 236).

Oleh sebab itu, umat Islam harus mempelajari Barat dan ide-idenya secara objektif dalam usaha
untuk menentukan bagaimana Islam seharusnya memberikan reaksi terhadap berbagai tekanan yang
dihadapinya (Syarif Hidayatullah, 2000: 61). Modernisme Kklasik berhasil memberikan kontribusi
signifikan dalam mengadaptasi khazanah intelektual modern ke dalam peradaban Islam. Begitupun
fundamentalisme yang membawa semangat normatif-simbolik keagamaan Islam atau menjaga Islam dari
dampak sekularisasi sebagai ekses dari modernisme.

Rahman menawarkan gerakan keempat: neo-modernisme Islam (Islamic neo-modernism) (Syarif
Hidayatullah, 2000: 19). Neo-modernisme mensyaratkan kajian atas modernisme secara objektif. Hal
yang sama juga harus dilakukan terhadap ajaran-ajaran dalam sejarah Islam. Bagi Rahman, sebagaimana
dikutip dari Taufik Adnan Amal, “tetapi bila kaum Muslimin dapat mengembangkan pra-syarat
keyakinan diri, tanpa mengalah kepada Barat secara membabi buta atau menafikannya, maka tugas utama
yang paling mendasar adalah mengembangkan suatu metodologi yang tepat dan logis untuk mempelajari
al-Qur’an guna mendapatkan petunjuk bagi masa depannya.” (Syarif Hidayatullah, 2000: 20) Singkatnya,

dalam gerakan ini, Rahman mencoba memberikan alternatif pijakan ide-ide modernisme Islam pada

47



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
konteks historis. Namun ide-ide tersebut harus memiliki ruh dari tradisi Islam yang semangatnya

bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah.

Neo-modernisme yang ditawarkan Rahman, sesungguhnya ditujukan untuk menarik dan
menggali pesan moral (normatif) dengan tetap berakar pada tradisi yang telah dibangun dari awal sejarah
di mana Islam disebarkan dan diajarkan oleh Muhammad. Dalam konteks inilah sesungguhnya kritik
Rahman diajukan terhadap dua tipologi pembaharuan Islam di atas. Modernisme klasik, dalam konsep
pembaharuannya hampir-hampir tercerabut dari akar tradisi Islam yang sumbernya berasal dari al-Qur’an.
Modernisme dengan liberalisasi memang menggugah kesadaran, bahwa tidak ada otoritas pemikiran yang
absolut atas teks-teks kajian keagamaan. Seandainya tidak ada penyeimbang, sudah dapat dipastikan
terjadi sekularisasi terhadap umat Islam. Fundamentalisme pun juga telah terjebak pada praktek-praktek
legislasi-formal, tanpa pernah melakukan penggalian atas aspek normativitas dalam Islam dan metodologi
studi Islam yang genuine, yang berakar pada tradisi.

Kritik Rahman terhadap metodologi gerakan pembaharuan Islam di atas sesungguhnya
disebabkan karena ketidakmampuan mereka merumuskan worldview dari pesan suci al-Qur’an. Satu
kelompok menghendaki liberalisasi penafsiran, sementara lainnya memberikan pemaknaan yang
skriptularis, namun keduanya telah menghilangkan elan vital dari semangat al-Qur’an itu sendiri.

“Membaca” al-Qur’an secara komprehensif dibutuhkan sebuah perangkat yang memadai. Di
antaranya adalah pengetahuan Bahasa Arab dengan idiomatika yang hidup di saat al-Qur’an diturunkan,
sejarah-budaya bangsa Arab, khususnya di masa Nabi hidup, ilmu-ilmu keagamaan, juga perangkat
pengetahuan lain mutlak dibutuhkan. Namun ada hal lain, Rahman sering menyinggung fenomena
kewahyuan juga cukup penting untuk diperhatikan. Wahyu (al-Qur’an) tidaklah berdiri sendiri. Banyak
aspek yang harus juga dilibatkan di dalam menyelami makna-makna yang masih tersingkap.

Normatif dan Historis

Catatan sejarah mengenai kegemilangan intelektualisme Islam di abad pertengahan menjadi
inspirasi bagi kebangkitan pendidikan Islam modern. Dari mana harus dimulai? Tentu tidak mudah
menjawab pertanyaan tersebut. Kata kuncinya adalah pembaharuan pendidikan Islam itu sendiri.

Para aktivis pendidikan mutakhir mengambil dua pendekatan. Pertama, menerima pendidikan
sekular-modern dan mencoba mengislamisasikannya. Pendekatan ini memiliki dua tujuan, yaitu membentuk
watak pelajar-pelajar yang Islami, menginternalisasi dan mewarnai kajian-kajian modern dengan
semangat keislaman (Fazlur Rahman, 1994: 155-156).

Pendekatan pertama ini mendapat kritik yang begitu keras dari Rahman. Bahwa pendekatan itu sama
sekali tidak akan mampu meluaskan cakrawala ilmu pengetahuan dan menjadikan generasi tersebut
“setengah matang” karena tidak akan memperoleh tujuan akhir dari pendidikan itu sendiri (Fazlur

Rahman, 1994: 160). Sekularisme sama sekali berbeda tujuan dengan Islam. Bagaimana mungkin

48



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
sekularisme yang semangatnya memisahkan agama dari ruang publik akan mampu menginternalisasi

dalam nilai-nilai spiritual keagamaan. Itulah yang dimaksud oleh Rahman sebagai upaya ‘“‘setengah
matang”.

Rahman memang berupaya untuk mengintegrasikan pendidikan Islam dengan modernisme.
Hanya saja, Rahman juga sama sekali tidak tertarik dengan pendekatan yang kedua, yaitu
fundamentalisme. Bagi Rahman, fundamentalisme akan menjadi penghalang yang serius bagi kemajuan
pendidikan Islam itu sendiri (Fazlur Rahman, 1994: 162). Fundamentalisme memiliki watak dasar yaitu
anti-Barat.

Intelektualisme Islam klasik memiliki watak yang inklusif. Ciri-cirinya adalah membuka wacana
kajian agama dan ilmu pengetahuan seluasnya dengan berbagai pendekatan yang bisa saja diraih dari luar
peradaban Islam. Demi meluaskan cakrawala kajian keagamaan dan ilmu pengetahaun, peradaban Islam
kala itu mengambil dan meminjam nalar yang terbit dari Yunani, India dan Persia. Darinya para ulama
kala itu mampu merumuskan semua paradigma itu menjadi hal yang baru yaitu paradigma Islam.

Inklusivitas Islam terhadap ilmu pengetahuan dari luar, justru semakin mengembangkan
peradaban Islam itu sendiri. Tapi sarjana seperti al-Ghazali dan Ibn Taymiyyah mengkritisi
intelektualisme Islam yang lahir dari paradigma non-Islam. Menurutnya tradisi itu malah menjauhkan
nalar Islam dari otentisitas ajaran Islam. Namun kritik mereka, khususnya al-Ghazali, pun disanggah dengan
baik oleh lIbn Rusyd. Baginya tradisi intelektualisme itu lahir dari suatu proses kreatif. Perangkat apapun
dapat digunakan sejauh bisa memperkaya khazanah intelektual dan tidak bertentangan secara normatif
dengan sumber ajaran Islam yang utama: al-Qur’an dan hadits.

Berkaca dari hal di atas, maka metodologi apa yang hendak ditawarkan oleh fundamentalisme,
jika sebelum melangkah saja sudah menarik garis demarkasi yang begitu tegas antara Islam dengan Barat.
Tarikan garis tersebut seolah menutup watak asli peradaban Islam yang inklusif dan kosmopolit. Memang
ada rumusan yang positif dari fundamentalisme berupa koreksi atas nalar modernisme yang cenderung
sekular. Juga, upayanya menarik mereka yang terdidik secara modern-sekular ke dalam Islam cenderung
berhasil (Fazlur Rahman, 1994: 163). Tapi sekali lagi mereka tidak mampu merumuskan metodologi
apapun, selain secara ideologis menarik garis yang tegas antara Islam dan Barat (modern-sekular).

Fundamentalisme memang berupaya untuk menarik kegemilangan peradaban Islam di masa lalu
dan diaktualisasi ke masa kini. Rumusan tersebut, harus dimulai dari kajian sejarah yang jernih dan kritis.
Tapi sadarilah bahwa tradisi awal intelektualisme peradaban Islam tidak dibangun dalam institusi
pendidikan formal. IImu pengetahuan berpusat pada individu-individu (Fazlur Rahman, 1994: 269). Pada
generasi awal, pendidikan berlangsung di bawah bimbingan Nabi. Setelah Nabi wafat dan para sahabat yang

mulai menyebar ke berbagai wilayah yang telah “ditaklukkan”, maka pendidikan langsung di bawah

49



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
bimbingan para sahabat itu. Di masa berikutnya barulah institusi pendidikan formal berdiri seperti madrasah

dan universitas. Sebagian berdiri karena sokongan negara dan saudagar.

Sungguh mustahil mengaktualisasikan masa lalu. Namun melalui pendekatan neo-modernisme yang
ditawarkan Rahman, peta jalan itu dapat dibuka. Neo-modernisme menawarkan double movement untuk
mengaktualisasi yang normatif dan historis dalam pendidikan Islam (Muhammad Hamsah dan
Nurchamidah, 2019: 3). Double movement dapat dipahami melalui hermeneutika dan studi kritik sejarah.
Hermeneutika adalah perspektif filosofis bagaimana menemukan world view dari suatu teks yang hadir di
hadapan kita. Bagi Rahman, hermeneutika akan sangat membantu kita menemukan world view yang
tersembunyi di balik teks al-Qur’an dan Sunnah Nabi (Fazlur Rahman, 1994: 3). Selanjutnya dalam
tulisan lain Rahman menjelaskan bahwa hermeneutika membantu kita memahami makna al-Qur’an secara
totalitas, sehingga sisi teologis, etis, legal-moral al-Qur’an menjadi satu kesatuan (Fazlur Rahman, 1986).

Usaha hermeneutika menemukan makna tersembunyi itu diawali dengan cara untuk mengerti
(verstehen). Kata Martin Heidegger, “mengerti” adalah hal yang fundamental ketika manusia vis a vis
dengan sebuah teks (K. Bertens, 2002: 262). Dalam Islam, secara normatif yang dimaksud teks itu adalah
al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Untuk mengerti apa yang disampaikan oleh keduanya dibutuhkan
pendekatan yang benar. Pendekatan itu dimaksudkan agar para pembaca dapat mengerti apa yang hendak
disampaikan oleh sang pemilik teks. Dalam konteks al-Qur’an, yang dimaksud adalah bagaimana
mengerti apa yang dimaksud oleh Allah.

Tesis di atas dapat dirujuk berdasarkan penjelasan Freiderich Schleiermacher dan Emilio Betty.
Antara pembaca dan penulis (pemilik teks) terdapat gap, menurut Schleiermacher, bisa menyebabkan
keduanya mengalami keterasingan. Maka pembaca diharapkan, selain menyelami gramatika dan struktur
bahasa tertulis, juga mengerti maksud yang disampaikan melalui penelusuran aspek-aspek psikologis, sosio-
historis yang melatarbelakangi dan khazanah intelektualitas yang dikuasai oleh penulis E. Sumaryono, 1999:
31). Bagi Emilio Betty memahami teks harus seturut dengan yang dimaksud oleh penulisnya. Dia
menyontohkan, memahami UU dan mematuhinya harus berdasarkan maksud pembuatnya, bukan
interpretasi subjektif pembacanya (Richard E. Palmer, 2003: 62-63). Batasan ruang lingkup yang diberikan
oleh Schleiermacher dan Betty itu dimaksudkan untuk mereduksi subjektivitas sebuah interpretasi.

Penjelasan di atas menegaskan bahwa menafsirkan adalah suatu proses rekonstruksi atau reproduksi
makna atas teks. Oleh sebab itu menafsirkan al-Qur’an adalah suatu upaya untuk merekonstruksi makna al-
Qur’an yang relevan dengan semangat yang dikandung di dalamnya, sekaligus mengaktualisasikan pesan
tersebut dalam konteks zaman. Sebaliknya, kegagalan sebuah interpretasi disebabkan karena pembaca
teralienasi dari teks. Alienasi terhadap teks itu disebabkan ketidakmampuannya menemukan aspek-

aspek yang melatarbelakangi hadirnya teks tersebut.

50



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Menemukan latar psikologis pemilik teks dalam memahami al-Quran, sangat tidak relevan. Kitab

Suci berbeda dari buku-buku yang ditulis oleh manusia. Tapi aspek latar belakang di mana al-Quran
diturunkan dapat dijadikan rujukan. Al-Qur’an dan sebagaimana halnya semua Nabi, hadir sebagai pembawa
pesan moral sekaligus mengkritik atas praktek kesewenangan rezim. Oleh sebab itu, interpretasi terhadap
al-Qur’an harus senantiasa disinari dari kaidah-kaidah etis yang melekat di dalamnya.

Jika dalam proses interpretasi sebelumnya disebutkan bahwa memahami teks harus seturut
dengan yang penulis maksud. Kenyataannya pembaca memiliki jarak dengan penulis. Penyebabnya
karena ada perbedaan masa dan perubahan-perubahan karena gerak sejarah. Bisa juga akibat gap
pengetahuan antara keduanya. Maka mustahil memaksa pembaca melampaui zamannya dengan masuk ke
dalam relung psikologis dan masa di mana teks tersebut lahir. Di samping itu suatu interpretasi amat
sangat dipengaruhi oleh latar belakang penafsir. Apa yang dihipotesiskan tersebut dapat dicontohkan
sebagai berikut: seorang hakim akan memvonis suatu kasus berdasarkan subjektivitas terhadap
pemahamannya atas peraturan-perundangan yang berlaku dan pemikiran-pemikiran yang hidup di
masanya. Oleh sebab itu dia tidak mungkin memutuskan suatu perkara di luar konteks zaman dan
pemahamannya sendiri.

Untuk mengatasi hal tersebut Rahman meminjam teori “kritik sejarah” yang dipelopori Martin
Heidegger dan Hans-Georg Gadamer. Bagi Heidegger, sejarah akan selalu dipahami dan dimaknai dalam
kesadaran yang aktual. Realitas historis tidak seperti tumpukan kenyataan yang dapat dijadikan sebuah
objek kesadaran. Sejarah membentuk kesadaran, darinya kita bergerak dan berpartisipasi di dalam
memahami setiap objek yang hadir (Richard E. Palmer, 2003: 208). Kesadaran itulah yang disebut dengan
presupposition (prasangka, praandaian).

Praandaian hidup, diwariskan dari satu generasi ke lainnya. Dari setiap generasi praandaian itu
melahirkan tradisi. Melalui tradisi itulah kita memahami realitas aktual, masa lalu, sekaligus
memproyeksikan masa depan. Gadamer menjelaskan bahwa berpijak pada suatu tradisi tidak membatasi
diri pada pemahaman (pengenalan), tetapi justru memungkinkannya (K. Bertens, 2002: 265). Dengan
demikian, berdasarkan teori yang disebutkan keduanya bahwa sebuah interpretasi pastilah mengandung
syarat dari kepentingan dan kemampuan sang penafsir yang dibangun dari tradisi di mana ia hidup. Hal
itu sungguh tak bisa dielakkan.

Dengan demikian, melalui pembacaan al-Qur’an yang benar, maka akan dipahami maksud
diturunkannya al-Qur’an kepada manusia, yaitu terbitnya masyarakat etis. Masyarakat etis itu dapat
dibangun melalui kesadaran yang telah lama hidup di dalam tradisi. Dengan demikian, pembaharuan
Islam dan penebaran benih-benih modernisme Islam melalui pendidikan, harus dimulai dari usaha

penegakan masyarakat etis. Oleh sebab itu setiap tradisi dan gerakan yang hendak digagas pun harus

51



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
berangkat dari semangat membangun masyarakat etis sebagaimana yang pernah dibangun oleh Nabi

Muhammad di Madinah.

Double movement yang ditawarkan Rahman adalah perangkat untuk memahami aspek-aspek
normatif yang tersebunyi di dalam teks-teks agama. Bagaimanapun yang normatif itu sebagai kerangka
operasional keagamaan membutuhkan pijakan yang kukuh dalam sejarah manusia. Pijakan itu adalah tradisi.
Tapi jika tradisi tidak dibangun berdasarkan normativitas keagamaan, maka tradisi tersebut akan mudah
terpatahkan dan gagal membangun peradaban Islam yang gemilang.

Kurikulum dan Tujuan Pendidikan

Sejak kehadiran Islam, peradaban di wilayah Timur Tengah meningkat tajam. Itu berkah dari proses
pendidikan. Salah satunya ditandai dengan meningkatnya kemampuan baca-tulis di kalangan anak- anak
muda. Bagi Rahman, faktor signifikan bagi peningkatan peradaban di masa itu karena instrumen pendidikan
Islam membawa budaya yang tertanam dalam al-Quran dan sunnah (Fazlur Rahman, 1994:

263). Dengan demikian justru Islam itu sendiri yang menstimulasi tumbuhnya lembaga-lembaga
pendidikan dan pengajaran sebagai suatu upaya membekali generasi muda dengan ilmu pengetahuan dan
agama.

Rahman tidak pernah menunjuk institusi tertentu sebagai yang relevan dengan sistem pendidikan
Islam. la berpandangan kurikulum mengambil peran yang signifikan untuk menopang tumbuhnya
intelektualisme. Adapun kurikulum yang diajukan pada abad pertengahan memang tidak dibatasi pada kajian
tertentu, misalnya Islamic studies an sich. Bahkan ilmu-ilmu pengetahuan yang berasal dari Yunani,
Persia dan India, jika dirasa relevan bagi kemajuan peradaban, pasti akan mendapat ruang untuk dipelajari
dan dikaji. Semua bahan itu diramu menjadi satu dalam bingkai peradaban Islam. Umat Islam saat itu amat
sadar bahwa pertumbuhan suatu peradaban sangat dipengaruhi oleh perkembangan ilmu pengetahuan.

Sekalipun Rahman memberi kebebasan dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam, dia
memberi penekanan pada kurikulum yang terbuka, khususnya pada filsafat dan ilmu-ilmu sosial. Filsafat
dapat berperan sebagai kegiatan analitis-kritis dalam melahirkan pikiran-pikiran yang bebas. Filsafat juga
dapat menyediakan perangkat intelektual bagi teologi dalam menjalankan tugasnya untuk membangun
world of view berdasarkan perspektif al-Qur’an. llmu sosial, sebagai produk dari modernisme, akan
sangat berguna untuk merekonstruksi realitas sosial secara objektif dan ilmiah sebagai manivestasi dari
ajaran-ajaran al-Qur’an (Aan Najib, 2015).

Kurikulum yang membatasi pendidikan Islam justru akan mendangkalkan tujuan yang hendak
dicapai (Imam Hanafi, 2015). Integrasi berbagai disiplin ilmu mutlak diperlukan karena agama dan ilmu
pengetahuan harus saling bergandengan. Yang terpenting dari pengembangan pendidikan tersebut adalah
membuka ruang seluas-luasnya bagi peserta didik untuk mendalami segala disiplin pengetahuan secara

terbuka, kritis dan rasional (Fazlur Rahman, 1994: 279). Kurikulum yang membatasi ruang kreativitas dan

52



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
kritis, sama sekali tidak akan melahirkan penemuan-penemuan baru dalam ilmu pengetahuan. Bahkan di

masa yang akan datang dapat mengaburkan tujuan dari pendidikan itu sendiri.

Tujuan pendidikan Islam tentu tidak menjadikan peserta didik hanya menguasai pengetahuan
(kognisi) dan terampil (psikomotorik), tapi juga memiliki karakter yang Islami (afeksi). Rahman
menekankan dalam pembaharuan pemikiran Islam, di dalam menelaah teks-teks keagamaan (normatif),
khususnya al-Qur’an, diarahkan untuk menemukan pesan moral yang tersembunyi di balik tabir setiap
ayat. Untuk menyingkap tabir moral yang tersembunyi itu, seperti yang Rahman sampaikan,
menggunakan teori double movement, untuk menangkap pesan-pesan normatif yang tersembunyi seraya
mengaktualisasikan pesan tersebut ke dalam bingkai sejarah yang kontekstual.

Tujuan dari diajarkannya Islam adalah menginternalisasi semangat moralitas yang berserak dalam
berbagai ayat dalam al-Qur’an (Fazlur Rahman, 1994: 28). Al-Qur’an sejatinya diperuntukkan untuk
manusia. Gambaran manusia begitu beragam dideskripsikan di dalamnya. Di sisi positif, manusia adalah
khalifatullah, berakal, memiliki kemampuan beradabtasi dan lain sebagainya. Sementara itu, al-Qur’an
juga sering kali mengkritisi manusia sebagai makhluk yang bodoh, lemah dan sombong. Sisi yang negatif
itu, secara normatif sering disebut dengan keadaan zhalim. Kata tersebut dikonotasikan teruntuk para
pendosa.

Manusia juga dilukiskan dalam al-Qur’an sebagai makhluk individual, sekaligus makhluk sosial.
Sebagai khalifatullah, manusia memiliki tugas untuk menjaga dirinya juga makhluk di sekitarnya. Ketika
tugas itu dijalankan dengan baik disebut sebagai ‘amal shalih. Agar manusia tidak terperosok dalam ke-
zhalim-an, manusia membutuhkan kenabian. Bagi Rahman, tugas pokok kenabian itu untuk menjaga hati
nurani manusia hingga ia dapat membaca apa yang diguratkan ke dalam hatinya oleh Allah dengan jelas
dan meyakinkan (Fazlur Rahman, 1994: 37).

Turunan dari tugas kenabian untuk menjaga manusia agar tidak terperosok dalam kubangan
kegelapan adalah pendidikan. Pendidikan dibutuhkan sebagai pengganti peran Nabi sebagai penyelamat.
Pendidikan Islam bertujuan menjadikan manusia bertakwa. Taqwa secara generik berarti “takut” atau
“berjaga-jaga dan melindungi diri dari sesuatu”. Dalam hal ini Rahman mengartikan taqwa sebagai sikap
melindungi diri dari akibat-akibat perbuatan diri sendiri yang buruk dan jahat. Dengan kata lain taqwa
sebagai sikap dari rasa takut yang ditimbulkan dari perbuatan buruk, sekaligus penegasan bahwa manusia
memiliki tanggung jawab atas apa yang diperbuatnya kelak di Hari Akhir (Fazlur Rahman, 1994: 43).

Pendidikan Islam memang berdiri di atas basis pengetahuan dan pendidikan yang dibangun di zaman
pra-modern. Tipologi pendidikan tersebut disubordinasi pada yang-sakral. Oleh sebab itu seluruh basis
pendidikan Islam ditujukan untuk mengenal Allah dan merefleksikan seluruh ajaran yang termaktub dalam
al-Qur’an dengan menumbuhkan semangat etis. Memang ada kekeliruan mendasar jika, pendidikan melulu

diarahkan untuk mengembangkan sisi kognisi dan psikomotorik dengan mengabaikan afeksi.

53



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Pendidikan Islam tidak pernah mendemarkasi pengetahuan ke dalam yang sakral dan sekuler. Sisi

yang sakral memang yang diutamakan. Itu karena ia memiliki dampak secara langsung pada mentalitas

dan pertumbuhan moralitas manusia. Dengan demikian SDM yang hendak dihasilkan dari pendidikan

54



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023
e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58

Islam adalah memiliki kapasitas pengetahuan yang luas, memiliki ketrampilan yang baik dan berakhlak
mulia.

Bagi Amartya Sen, membangun manusia (pendidikan) adalah upaya peningkatan kualitas hidup.
Kualitas yang dimaksud adalah pengembangan kapabilitas. Adapun kapabilitas itu diartikan sebagai
“kemampuan seseorang untuk melakukan tindakan yang bernilai (valuable acts) atau meraih kondisi
keadaan yang bernilai (valuable states of being) (Yudi Latif, 2020: 11). Oleh sebab itu, menurut Yudi
Latif, kemampuan kualifikasi SDM yang memenubhi tantangan bukan berbasis pada keluasan pengetahuan
dan kemampuan teknis, melainkan pada kemampuan beradabtasi secara berkesinambungan dengan proses
pemecahan-pemecahan masalah, dan dalam aktivitas layanan strategis (Yudi Latif, 2020: 15).

Apa yang dimaksud dalam uraian di atas menunjukkan bahwa peningkatan kualitas SDM melalui
pendidikan kualifikasinya tidak terletak pada capaian angka-angka statistik. Atau semata diukur dari
angka-angka kredit akademik. Pendidikan Islam melihat hal yang lebih holistik dari sekedar catatan
angka-angka kuantitas itu. Pembangunan moral-etis manusia adalah ruh dari pendidikan Islam. Puncak
dari semua itu adalah membangun insan yang bertakwa.

Aset Pendidikan Islam Indonesia: Pesantren dan Madrasah

Di mata Rahman, pendidikan Islam di Indonesia memiliki kesempatan untuk berkembang lebih
baik. Indonesia memang tidak berada dalam mainstream pemikiran Islam global. Tapi dia berhasil
merumuskan basis pendidikannya berdasarkan karakteristik neo-modernisme sebagaimana yang
dimaksud oleh Rahman.

Seperti negara Islam lainnya, Indonesia mengalami tantangan atas benturan modernisme-sekuler
yang berbasis Barat dan tradisionalisme yang berbasis agama. Pengalaman di negara-negara muslim lain
tidak sebaik rumusan yang disusun di Indonesia. Turki, misalnya, karena kegagapannya menahan
gempuran modernisasi, terpaksa banting setir ke arah sekularisme. Mesir dan Iran tetap mempertahankan
metodologi tradisional. Berbeda sedikit dengan Iran, dipelopori oleh pembaharu pendidikan yang
diserukan oleh ulama-ulama al-Azhar, Mesir mulai mengevaluasi sistem pendidikan tradisional mereka
dengan membuka ruang bagi modernisme. Sedangkan Pakistan malah terjerembab ke dalam semangat
fundamentalisme (Fazlur Rahman, 1994).

Salah satu keberhasilan pendidikan Islam di Indonesia, menurut Rahman, adalah pada
pengelolaan lembaga-lembaga pendidikan. Dalam pendidikan tinggi Islam, di IAIN (sebagian ada yang
sudah menjadi UIN) misalnya, tidak hanya melahirkan sarjana-sarjana agama yang baik, juga berhasil
menampilkan wajah Islam Indonesia yang moderat. Semua itu terjadi karena proyek modernisasi
pemikiran Islam sebagaimana yang pernah diusung oleh para tokoh pembaharu baik dari masa pra dan

paska kemerdekaan berhasil dilaksanakan.

55



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023
e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58

Di samping itu ada pendidikan menengah seperti pesantren dan madrasah sebagai tempat
persemaian benih intelektualisme Islam Indonesia. Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang khas
Indonesia. Model ini tidak ada di belahan dunia lain (Zamakhsyari Dhofier, 2015). Pesantren menjadi
lembaga yang konsisten merawat tradisi keilmuan Islam klasik. Sekalipun pesantren saat ini telah banyak
yang mengalami metamorfosa, tapi tradisi keilmuan klasik yang diwariskan kepada para santri sama
sekali tidak berubah secara signifikan.

Pesantren berhasil merawat kajian-kajian Islam normatif. Ini dibuktikan dari penguasaan para santri
atas kekayaan khazanah intelektual dari sisi normatif tak terbantahkan. Tidak banyak lembaga pendidikan
di Indonesia, di luar pesantren yang membekali muridnya dengan penguasaan khazanah intelektual.
Berbekal dari kajian tersebut, memudahkan para santri untuk berkelana ke setiap tradisi intelektualitas.
Karena keluasan cakrawala penjelajahan tersebut, para santri berhasil membentuk karakter keagamaannya
yang inklusif. Tentu untuk menjadi seorang pemikir yang tercerahkan, dalam konteks neo- modernisme
Rahman, seorang santri harus memahami ilmu-ilmu sosial juga, guna memberi kaki atau
mengkontekstualisasi yang normatif menjadi historis.

Selain itu, ada madrasah yang juga mengambil peran pendidikan Islam. Latar belakang kehadiran
madrasah di Indonesia jauh berbeda dari tempat (negara) lain. Madrasah adalah sintesis dari kritik atas
tradisionalisme pendidikan pesantren yang kurang menggugah nalar-kritis dan penolakan atas sistem
sekuler (Yudi Latif, 2020: 77). Madrasah menjadi alternatif untuk mendidik murid untuk berilmu dan
terampil, sekaligus memiliki penghayatan keagamaan yang matang dan dalam.

Berdasarkan hal tersebut di atas, pendidikan Islam Indonesia terus berkembang dengan
melakukan integrasi berbagai disiplin ilmu tanpa demarkasi barat-timur, sekuler-religius, akal-wahyu dan
lain sebagainya. Itu lah yang dimaksud dengan peta baru pendidikan Islam: tetap berpijak pada normativitas
keagamaan secara tradisional, sementara masa depan harus diraih dengan menguasai khazanah
intelektual modern. Jika jalan ini yang ditempuh, maka kita dapat menempuh berbagai alternatif yang
relevan dengan semangat zaman yang sedang dihadapi.

Masa lalu adalah khazanah yang harus dijaga tanpa bersikap apriori terhadap realitas aktual.
Sementara itu jangan pernah menganggap bahwa tradisi yang telah diwariskan itu menjadi beban
melangkah. Ada sebagian orang meninggalkannya dengan alasan telah ketinggalan zaman. Oleh sebab
itu, Rahman menawarkan bahwa keduanya dapat digandengkan dengan mesra untuk meraih masa depan
peradaban Islam yang cemerlang.

Apapun metode dan alternatif bagi pengembangan pendidikan Islam harus bermuara pada arah
pembaharuan dan kontekstualisasi. Oleh sebab itu pengembangan disiplin keilmuan menjadi mutlak. Lalu

jenis ilmu apakah yang harus diwariskan? Jika berbasis pada al-Qur’an, maka ada tiga macam

56



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023
e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58

pengetahuan yang utama. Pertama, pengetahuan alam. Bahwa alam diciptakan Allah ditundukkan untuk
keperluan manusia. Kedua, pengetahuan sejarah dan geografi. Al-Qur’an sering kali bercerita tentang
sejarah manusia dan kebudayaan. Juga al-Qur’an menganjurkan kita untuk melihat setiap jengkal tanah yang
darinya lahir berbagai kebudayaan. Sejarah akan menuntun kita untuk mengerti kenapa sebuah peradaban
bangkit, bertahan dan runtuh. Ketiga, pengetahuan tentang diri sendiri. Mengetahui alam semesta dan
sejarah peradaban memerlukan ilmu untuk memahami realitas keduanya. Semua itu akan berguna bagi diri

sendiri guna menyadari hakikat kita sebagai manusia (Fazlur Rahman, 1994: 51).

4. KESIMPULAN
Kesimpulan

Uraian di atas dapat ditarik beberapa kesimpulan. Sejak lama peradaban Islam tidak lagi mampu
menghasilkan karya-karya intelektual yang gemilang jika dibandingkan dengan Islam di abad
pertengahan. Apalagi jika dibandingkan vis a vis Barat, peradaban Islam kini jauh tertinggal. Namun
demikian telah dilakukan upaya modernisasi untuk kembali meraih kegemilangan masa lalu melalui
modernisasi pendidikan. Pelan namun pasti, upaya modernisasi itu sudah terjadi. Namun hal itu tidak
boleh dianggap selesai, karena modernisasi adalah proyek yang tak pernah selesai.

Upaya pembaharuan pendidikan Islam telah dilakukan. Berdasarkan pengalaman beberapa negara
ada yang memilih jalan modernism-sekuler seperti Turki. Ada yang tetap bertahan dengan sistem tradisional
seperti Iran. Tapi ada juga yang mengambil pola fundamentalis seperti di Pakistan. Yang terbaik adalah
mengambil tradisi Barat dalam pendidikan yang kritis, metodologis, dan terbuka dengan mengombinasikan
sistem tradisional yang lebih berfokus pada upaya menjaga tradisi. Tradisi yang dimaksud adalah merawat
nilai-nilai normatif dalam Islam.

Jalan keluar yang ditawarkan Rahman adalah neo-modernisme pendidikan. Caranya adalah tetap
berpijak pada tradisi dan mengakomodasi nilai-nilai modern sebagai aspek sejarah yang tak mungkin
dihindari. Jika ada upaya untuk menarik demarkasi antara Islam dan modernisme, sama sekali tidak akan
membawa keuntungan dari segi apapun. Rahman melihat prototype pendidikan di Indonesia, seperti
Pesantren dan Madrasah memiliki masa depan yang bagus dalam upaya merekontekstualisasi pendidikan
Islam. Keduanya berhasil merawat tradisi, sekaligus menerima modernism menjadi bagian dari khazanahnya
sendiri. Mirip seperti Islam di abad pertengahan yang mau menerima secara lapang pengetahuan yang terbit

di India, Yunani dan Persia.

57



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023
e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Saran

Saran untuk penelitian selanjutnya diharapkan dapat menganalisis peta baru lainnya dalam Pendidikan
islam.
5. REFERENSI

Aan Najib, “Pembaharuan Pendidikan Islam Konsep Pendidikan Tinggi Islam Menurut Pemikiran Fazlur
Rahman, Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 2, Oktober 2015

Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011
----------- , Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Press, 2001

E. Sumaryono, Hermeneutika: Sebuah Metode Filsafat, Jogjakarta: Kanisius, 1999
Fazlur Rahman, Islam, Chicago: The Chicago University Press, 1979

----------- , “Interpreting the Qur’an,” Afkar Inquiry, Vol. 3-5, Mei 1986

——————————— , Tema-tema Pokok al-Quran, terj. Anas Mahyuddin, Bandung: Pustaka, 1996
——————————— , Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam, Bandung: Mizan, 1994, cet. VI

——————————— , Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual, terj. Ahsin Muhammad, (Bandung:
Pustaka, 1985

Halid Hanafi dkk., llmu Pendidikan Islam, Jogyakarta: Deepublish, 2018

Imam Hanafi, “Mengenal Neo-Modernisme Islam: Sebuah Essays Pemikiran Fazlur Rahman tentang
Pendidikan Islam, Jurnal Madania, Vol: 5, No: 1, 2015

K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX: Inggris-Jerman, Jakarta: Gramedia, 2002

Moch. Iman Firmansyah, “Pendidikan Agama Islam: Pengertian, Tujuan, Dasar dan Fungsi”, Jurnal
Pendidikan Islam — Talim, Vol. 17, No. 12, Tahun 2019

Muhammad Hamsah dan Nurchamidah, “Pendidikan Islam dalan Perspektif Neo Modernisme (Studi
Analisis Pemikiran Fazlur Rahman)”, Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 5, No. 2,
September 2019

58



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 1. No. 1 Juni 2023

e-ISSN 3025-4787 hal. 40-58
Muhammad Nagiub al-Attas, The Consept of Education In Islam, Kuala Lumpur: ABIM, 1980

Richard E. Palmer, Hermeneutika: Teori Baru Mengenai Interpretasi, terj. Musnus Hery dan Damanhuri

Muhammad, (Jogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003
Sayyid Quthub, Tafsir Fi Dhilalil Qur’an, Juz XV, Beirut: Dbr al-Ahya, t.th
Syarif Hidayatullah, Intelektualisme dalam Perspektif Neo-Modernisme, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000

Yudi Latif, Pendidikan yang Berkebudayaan: Histori, Konsepsi dan Aktualisasi Pendidikan

Transformatif, Jakarta: Gramedia, 2020

Zakiyah Derajat dkk., Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam, Cet.1l; Jakarta: Bumi Aksara, 2001

59



