
Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

40 

 

 
Peta Baru Pendidikan Islam: 

Metode dan Alternatif  

 

Lukman Hakim, Gunartin 

Universitas Pamulang, Indonesia 

dosen01409@unpam.ac.id, gunartin9472@gmail.com 
 

 
 

Artikel disubmit: 17 Maret 2023, artikel direvisi: 21 April 2023, artikel diterima: 5 Juli 2023 
 

 

Abstraksi: 

Seluruh isu pembaharuan Islam akan selalu bermuara pada pendidikan. Reformasi pendidikan 

sudah dilakukan jauh sebelum umat Islam berjumpa vis a vis dengan Barat melalui kolonialisasi. Beberapa 

ulama berpandangan ada yang perlu dibenahi. Sistem pendidikan Islam jalan di tempat dan tidak 

melahirkan penemuan baru dalam bidang sains dan agama. Berbeda terbalik dengan peradaban Islam di 

abad pertengahan yang mampu menelurkan ulama alim di bidang agama dan ilmuwan beken di bidang 

sains. 

Tantangan pendidikan Islam coba dirumuskan oleh beberapa pemikir. Namun sering kali rumusan 

tersebut kehilangan relevansi dalam aktualitasnya. Kegagalan itu akibat tidak ditemukannya metodologi 

yang mampu menjembatani kesenjangan yang normatif dan historis. Metodologi itu dibutuhkan sebagai 

upaya mengkontekstualisasikan   pendidikan   Islam  dalam   setiap   zaman,   tapi  tidak   kehilangan   

kerangka  normatif keagamaan. Fazlur Rahman melalui neo-modernisme mencoba memjembatani gap 

antara yang historis dan normatif itu dalam upaya mengkontekstualisasi pendidikan Islam modern, 

khususnya di Indonesia. 

 

Kata Kunci: 

Pendidikan Islam, lembaga pendidikan, neo-modernisme, Pesantren dan Madrasah 

 

Abstract 

 

All issues of Islamic renewal will always lead to education. Educational reform has been carried out long 

before Muslims met vis a vis with the West through colonization. Some scholars are of the view that there is 

something that needs to be fixed. The Islamic education system is stagnant and does not produce new 

discoveries in the fields of science and religion. In contrast to Islamic civilization in the Middle Ages which 

was able to produce pious scholars in the field of religion and famous scientists in the field of science. 

The challenges of Islamic education have been formulated by several thinkers. However, these formulations 

often lose their relevance in their actuality. The failure was due to the failure to find a methodology that could 

bridge the normative and historical gap. This methodology is needed as an effort to contextualize Islamic 

education in every era, but without losing the normative religious framework. Fazlur Rahman through neo-

modernism tried to bridge the gap between the historical and the normative in an effort to contextualize 

modern Islamic education, especially in Indonesia. 

 

Keywords: 

Islamic education, educational institutions, neo-modernism, Islamic boarding schools and madrasahs 

 

1.   PENDAHULUAN 
 

mailto:dosen01409@unpam.ac.id
mailto:gunartin9472@gmail.com


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

41 

 

Isu  mengenai pendidikan Islam telah  melahirkan berbagai metode dan alternatif  yang terus- 

menerus  ditawarkan  untuk  diaktualisasikan  ke  dalam  realitas  kekinian.  Semua  usaha  yang  sudah 

dilakukan itu, beberapa menemukan dampak kemajuan yang signifikan. Tapi ada juga koreksi dan kritik 

atas realitas pendidikan Islam yang memang harus terus menerus diperbaharui, mengingat bahwa 

pendidikan adalah sebuah dinamika yang memiliki tantangan zamannya tersendiri. 

Objek yang hendak diraih dalam dunia pendidikan di antaranya adalah menumbuhkan kognisi 

dan memberikan seperangkat ketrampilan agar peserta didik mampu mempersiapkan kehidupannya di 

masa yang akan datang menjadi lebih baik. Di samping itu, pendidikan juga menjadi sarana yang relevan 

bagi persemaian tumbuhnya peradaban dunia yang makin humanis, terbuka dan berkeadaban. Bahkan ada 

juga  yang  mengatakan bahwa  pendidikan adalah  metode yang paling tepat  untuk  melestarikan ilmu 

pengetahuan dan mengembangkannya ke dalam berbagai perspektif, teori dan metodologi. Di samping 

itu, pendidikan juga dipersiapkan sebagai langkah terbaik untuk membangun karakter generasi muda yang 

lebih unggul yang dipersiapkan sebagai pewaris dari generasi sesudahnya. 

Harapan yang sama pun disematkan bagi pendidikan Islam. Terminologi pendidikan di sini 

diatribusikan dengan Islam, maka orientasi yang dituju harus berangkat dan mengarah pada nilai-nilai 

yang dikandung dalam ajaran Islam. Oleh karenanya objek yang disasar pada peserta didik pun tidak 

sekedar membekali aspek kognisi, life skill (ketrampilan hidup), tapi juga menubuhkan nilai-nilai 

keagamaan Islam pada dirinya. 

Perkembangan pendidikan Islam bagaimanapun harus dilihat sebagai respon atas realitas aktual 

yang terjadi di masyarakat Islam di setiap masanya. Paradigma yang digunakan pastilah bersumber dari 

gagasan-gagasan pembaharuan pemikiran keagamaan. Khususnya sebagaimana yang pernah digagas oleh 

Fazlur Rahman (1919-1988) melalui konsep yang disebutnya dengan neo-modernisme. 

Selanjutnya tulisan ini dipresentasikan untuk menjawab beberapa isu di sekitar pendidikan dan 

pembaharuan pemikiran Islam. Pertama, bagaimana respon pendidikan terhadap modernisasi pendidikan 

Islam? Kedua, apa metodologi yang relevan bagi pengembangan pendidikan agar sesuai dengan realitas 

zaman, tanpa meninggalkan akar tradisi keislaman? Ketiga, apa jalan keluar yang ditawarkan oleh Fazlur 

Rahman dalam kontekstualisasi pendidikan Islam? 

 
 

2.   METOLOGI PENELITIAN 
 

Penelitian ini sepenuhnya  menggunakan analisa  (kajian) literatur khususnya  yang  membahas 

pendidikan Islam dan umumnya kajian pembaharuan Islam dalam hal ini mazhab neo-modernisme yang 

dipelopori  oleh  Fazlur  Rahman  dan  dilanjutkan  oleh  murid-muridnya  atau  pemikir-pemikir  yang 

sehaluan. 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

42 

 

Literatur yang dimaksud adalah bahan-bahan kepustakaan yang terdiri dari buku-buku dan jurnal- 

jurnal   dengan  standar   nasional   dan   internasional   yang   menulis   tentang  pendidikan  Islam  dan 

pembaharuan pemikiran Islam, yaitu mazhab neo-modernisme. Sementara itu, sebagai pendukung penelitian 

ini, literatur yang menulis perkembangan mutakhir tentang lembaga pendidikan Islam di Indonesia seperti 

madrasah, pesantren dan pendidikan Islam juga akan digunakan sebagai pengayaan kajian tentang 

bagaimana lembaga-lembaga tersebut merespon setiap gagasan-gagasan pembaharuan dan 

mengimplementasikannya di dalam sistem pendidikan yang mereka bangun. 

Di samping itu, untuk memperkaya analisis, peneliti juga akan menggunakan pendekatan historis, 

sosiologis  dan  filosofis.  Metodologi  historis  yang  dimaksud  adalah  adalah  suatu  cara  yang  akan 

digunakan untuk melacak jejak pendidikan dan hasilnya dalam perkembangan pemikiran Islam di setiap 

zaman. Darinya, peneliti akan mendapatkan pijakan yang kokoh sebagai warisan luhur yang mesti 

dipertahankan. Sosiologi juga digunakan sebagai bahan untuk melihat bagaimana intitusi pendidikan itu 

dibangun dan bagaimana seluruh gagasan-gagasan filosofis yang dikembangkan di dalam pendidikan 

Islam itu dibumikan di dalam institusi pendidikan. Di samping itu, metodologi ini juga dapat dijadikan 

ukuran apakah pembaharuan pendidikan Islam yang sudah dicanangkan itu memdapat respon positif 

darimasyarakat  Islam.  Selanjutnya  filsafat  akan  digunakan  sebagai  batu  uji  mengenai  relevansi  

suatu pemikiran untuk masa kini. 

 
 

3.   HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tarbiyah dan Pendidikan 

Istilah pendidikan Islam selalu diidentikkan dengan tarbiyyah. Bisa jadi kata tarbiyyah diambil 

untuk membedakan dengan istilah lain yang memiliki konotasi sama dengan pendidikan. Rumusan 

pendidikan Islam didalilkan atas Q.S. al-Nahl: 78, yang artinya, “Dan Allah mengeluarkanmu dari perut 

ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia memberimu pendengaran, penglihatan dan 

hati agar kamu bersyukur.” Berdasarkan firman tersebut dapat dipahami bahwa manusia membutuhkan 

bekal pengetahuan untuk menghadapi masa depan. Tentu pengetahuan itu hanya akan diperoleh melalui 

pendidikan, baik formal ataupun informal. 

Juga firman Allah pada Q.S. al-Baqarah: 31-32, artinya, “Dan Dia mengajarkan kepada Adam 

nama-nama (benda-benda) seluruhnya, kemudian mengemukakan-Nya kepada para Malaikat, lalu (Allah) 

berfirman, ‘sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kalian memang orang-orang yang benar. 

Mereka menjawab, ‘Maha Suci Engkau, tidak ada yang kami ketahui selain dari apa yang telah Engkau 

ajarkan kepada kami’…” 

Ayat itu menunjukkan kelebihan manusia atas makhluk Tuhan lainnya. Kelebihan itu didapat berkat 

pengetahuan yang dimiliki dan diraihnya melalui pendidikan. Al-Qur’an, menurut Rahman, merupakan  



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

43 

 

instrumen  utama  dalam  pendidikan  Islam  (Fazlur  Rahman,  1979:  263).  Tahap  awal pendidikan 

dimulai ketika  Nabi menyampaikan dan mengajarkan  wahyu  kepada  para sahabat dalam berbagai  

pertemuan  (Abudinata,  2011). Tujuan  dari  itu  semua  adalah  agar  para  sahabat  memahami seluruh 

kandungan dari ayat-ayat al-Qur’an secara komprehensif. Internalisasi pengetahuan dari nabi ke sahabat, 

guru ke murid, itulah yang disebut dengan proses pendidikan. 

Tidak ada definisi baku mengenai pendidikan Islam. Bisa jadi itu disebabkan karena pendidikan 

bersifat dinamis. Dinamika itu terjadi akibat respon setiap kondisi aktual tertentu. Selain itu juga dipengaruhi 

berbagai orientasi yang hendak dicapai dari pendidikan. Menurut Abu Fatah Jalal, dinamika itu selalu 

terjadi karena pendidikan memiliki tujuan yang hendak dicapai, yang bisa jadi masing-masing berbeda satu 

dengan lain (Halid Hanafi, et. al, 2018: 35). 

Secara  umum pendidikan Islam dipahami sebagai upaya  untuk  mengubah sikap  dan prilaku 

seseorang   atau   masyarakat   melalui   pengajaran   dan   pelatihan   agar   kelak   menjalani   kehidupan 

sebagaimana yang terdapat dalam tuntunan agama Islam (Halid Hanafi, et. Al, 2018: 37). Pandangan yang 

demikian itu memiliki sanad sampai kepada pemikir-pemikir terdahulu. Jejaknya dapat ditemukan dalam 

beberapa pemikir  klasik,  seperti al-Ghazâlî  dan Ibn  Khaldûn.  Al-Ghazâlî (1058-1111) berpandangan 

bahwa pendidikan Islam adalah usaha untuk menghilangkan akhlak buruk dan menanamkan akhlak yang 

baik kepada setiap murid hingga dekat kepada Allah dan mencapai kebahagiaan dunia-akhirat (Moch. 

Iman Firmansyah, 2019: 82). Sedangkan Ibn Khaldun (1332-1406) berpandangan, pendidikan itu tidak 

terbatas pada proses pembelajaran saja, tetapi juga mengandung makna sebagai proses membangun 

kesadaran  manusia  untuk  menangkap,  menyerap,  dan  menghayati  peristiwa  alam  sepanjang  zaman 

(Moch. Iman Firmansyah, 2019: 83). 

Ada tiga kata kunci di dalam memahami terminologi pendidikan Islam: ta l̀îm, tarbiyyah dan ta’dîb. 

Ketiga istilah itu memiliki makna dan tujuan yang berbeda. Namun ketiganya saling berkaitan satu dengan 

lainnya. Kata ta l̀îm secara etimologis dapat diartikan sebagai pengajaran yang bersifat pemberian atau 

penyampaian pengertian, pengetahuan, dan ketrampilan. Tapi, ta l̀îm tidak dapat mewakili seluruh 

terminologi pendidikan Islam. Zakiyah Derajat berpandangan ia hanya identik dengan penyampaian 

pengetahuan (kognisi) dan melatih ketrampilan (psiko-motoric), sementara aspek lain dari pendidikan soal 

pembangunan karakter (afeksi) tidak terangkum dalam istilah tersebut (Zakiyah Derajat, et. Al, 2001: 

197). Namun Abdul Fatah Jalal berpendapat berbeda. Ta’lîm tidak melulu bermakna sebagai transfer of 

knowledge dari seorang guru kepada murid. Ta’lîm dalam Q.S. Yunus: 5, dapat juga bermakna sebagai 

upaya untuk membekali peserta didik terhadap pengetahuan tentang sikap-sikap yang baik (akhlak) yang 

diajarkan oleh syariat agama (Halid Hanafi, et. al, 2018: 35). 

Terminologi kedua adalah tarbiyyah. Kata tarbiyyah tidak seperti ta’lîm yang memiliki korelasi 

langsung dalam al-Qur’an, seperti termaktub dalam Q.S. al-Baqarah: 31. Tarbiyyah memiliki urgensi 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

44 

 

yang signifikan khususnya dalam konteks membangun psikomotorik dan afeksi peserta didik. Tarbiyyah 

adalah bentuk mashdar dari rabba yang memiliki arti generic mendidik, mengasuh dan memelihara. 

Sayyid Qutub mendefinisikan tarbiyyah sebagai upaya pemeliharaan jasmani dan membantunya untuk 

mematangkan mental sebagai pancaran akhlak karimah pada peserta didik (Sayyid Quthub, xx: 15). Hal 

ini  memberi pengertian bahwa  kata  tarbiyyah  dapat mencakup  semua  aspek pendidikan yaitu  aspek 

kognisi, afeksi dan psikomotorik. 

Selanjutnya ada ta’dîb, yang biasa diartikan dengan pembinaan dan penyempurnaan budi pekerti 

peserta didik. Terminologi ini oleh Naquib al-Attas dinilai yang paling relevan dengan pendidikan Islam 

(Muhammad Naqiub al-Attas, 1980: 25). Bagaimanapun tujuan akhir dari pendidikan Islam adalah 

membangun karakter manusia yang berbudi luhur, tentu sebelumnya dibekali seperangkat pengetahuan yang 

akan digunakannya di masa depan. 

Beberapa pemikir  memang  memberikan catatan atas ketiga  terminologi tersebut  yang paling 

relevan bagi pendidikan Islam. Menurut Abudin Nata, dari ketiga hal di atas yang paling mencakup dari 

konsepsi  dan  tujuan  pendidikan  Islam  adalah  tarbiyyah  (Abudinata,  2011).  Tarbiyyah  tidak  hanya 

meliputi  internalisasi  pengetahuan  terhadap  peserta  didik.  Melalui  tarbiyyah,  para  guru  diharuskan 

menjaga dan membina karakter murid-muridnya, sekaligus memberikan teladan agar tumbuh menjadi 

generasi yang berilmu, beradab dan berakhlak mulia. Ditambahkan kembali oleh Abuddin Nata, bahwa 

tarbiyyah dapat diartikan juga sebagai proses menumbuhkan dan mengembangkan potensi yang terdapat 

pada diri seseorang, baik secara fisik, psikis, sosial, maupun spiritual. Dengan demikian seluruh konsep 

yang terdapat dalam terminologi pendidikan Islam seperti ta l̀îm, ta’dîb, riyâdlah dan lain sebagainya 

tercakup di dalam tarbiyyah (Abudinata, 2011: 15). Atas dasar itulah, Fakultas Keguruan dan Pendidikan 

di seluruh perguruan tinggi Agama Islam di Indonesia menggunakan nama Fakultas Tarbiyyah. 

Memang ketiganya memiliki makna dan capaian yang berbeda. Namun jika diperhatikan secara 

komprehensif bahwa ketiganya termanivestasi dalam pendidikan Islam dan terkait satu dengan lainnya. 

Manivestasi ketiganya dapat digambarkan sebagai berikut. Pada fase awal yang dibutuhkan bagi seluruh 

peserta didik adalah ta l̀îm. Di sini peserta didik mendapat proses internalisasi pengetahuan mengenai 

berbagai hal yang dibutuhkan untuk perkembangan kognisi, afeksi dan psikomotoris. Ta l̀îm tidak hanya 

berperan sebagai satu-satunya cara memberikan ilmu pengetahuan dengan berbagai materi pembelajaran 

(kognisi). Dia juga dapat berperan memberikan pengetahuan kepada murid mengenai sikap atau prilaku 

terpuji dan tercela (afeksi). Di samping itu, untuk menunjang perkembangan psikomotoriknya, para siswa 

juga diajarkan tentang berbagai aktivitas dan ketrampilan yang akan mendukung life skill-nya di masa 

yang akan datang. 

Bersamaan dengan itu, pada fase berikutnya, para murid membutuhkan pendampingan di masa 

belajar.  Maka  para  guru  dituntut  untuk  berperan  memberikan  perhatian,  pembinaan,  bimbingan  dan 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

45 

 

teladan. Proses inilah yang kemudian disebut dengan tarbiyyah. Dalam proses ini tentu yang hendak 

dicapai  adalah  pembentukan  karakter  murid  sesuai  dengan  kaidah  yang  hendak  dicapai  di  dalam 

pendidikan Islam. Contohnya murid diharapkan memiliki akhlak yang baik, shalih, bertanggung jawab 

dan berdisiplin. Maka seorang guru harus memberikan keteladanan dan bimbingan kepada murid- muridnya 

untuk berhasil mencapai target yang diharapkan. Dalam hal ini guru dapat mengajarkan murid secara 

langsung, misalnya dengan mengajak para murid mempraktekkan shalat berjamaah bersama-sama, saling 

memberi salam, berkata jujur-sopan dan lain sebagainya. 

Pada  fase  terakhir  maka  ta’dîb  dapat  diimplementasikan  setelah  para  murid  mengetahui, 

mendapat contoh dan bimbingan dari para guru. Pada fase ini murid diminta untuk membiasakan hal-hal 

positif yang telah diperolehnya selama pendidikan berlangsung. 

Contoh  empirik bagaimana  konsep  pendidikan Islam itu  bekerja  dapat dijabarkan,  misalnya, 

melalui pelajaran fiqh, khususnya bab shalât. Di awal pembelajaran, murid diajarkan mengenai tata 

carahukum-hukum, syarat-syarat dan seluruh aspek berkenaan pelaksanaan shalât (ta l̀îm). Setelah para 

murid mengetahui tentang duduk perkara shalât, maka para guru dapat membimbing dan mempraktekkan 

secara bersama kepada murid untuk melaksanakannya. Tujuan dari itu semua diharapkan bahwa murid dapat 

melaksanakan sendiri atau secara berjamaah. Akhirnya shalât menjadi kebiasaan dan aktivitas yang tak 

bia ditinggal lima waktu dalam sehari. Proses itu disebut dengan nama tarbiyyah. 

Pada akhirnya, di masa yang akan murid bukan hanya dapat melakukannya di setiap waktu, tapi 

bisa mengambil peran menjadi imam shalât di masa yang akan datang ketika dewasa. Harapannya murid 

yang   sudah   terbiasa   dengan   melaksanakan   shalât   dapat   berakhlak   sesuai   dengan   tujuan   dari 

disyariatkannya  ibadah tersebut  dengan akhlak yang  baik.  Internalisasi dari penanaman budi pekerti 

melalui shalât ini disebut dengan ta’dîb. 

Neo-Modernisme 
 

Sistem dan lembaga pendidikan adalah produk sejarah. Begitupun pendidikan Islam. Pada abad 

pertengahan pendidikan Islam mampu melahirkan pemikir-pemikir yang brilian. Terbukti bahwa pikiran- 

pikiran yang dilahirkan di saat itu masih relevan dikaji dan mendominasi diskursus keagamaan. Capaian 

intelektualitas mereka tidak hanya menginspirasi perkembangan kajian keagamaan, juga perkembangan 

ilmu  pengetahuan  umum  mutakhir.  Matematika  yang  dipelajari  hari ini  sangat  dipengaruhi  oleh  al- 

Khwârizmî. Studi astronomi juga dipengaruhi oleh pikiran-pikiran dari Nashîrruddîn al-Thûsî. Ibn Sînâ 

mempengaruhi studi ilmu kedokteran modern, dan lain sebagainya. 

Setelah mengalami puncak peradaban, Islam mengalami kebangkrutan sistemik dengan berbagai 

faktor. Sistem pendidikan tidak lagi mampu melahirkan pikiran-pikiran bernas yang yang menggugah 

intelektualitas. Jikalah ada, pengaruhnya tidak sekuat ulama-ulama sebelumnya. Di sisi lain, ada upaya 

untuk  melakukan pembaharuan di bidang pendidikan.  Bahkan pembaharuan itu  ikut  disponsori  oleh 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

46 

 

pemerintah dengan berbagai kucuran fasilitas. Tapi belum berhasil mendongkrak sistem pendidikan Islam 

kembali mengharu biru. Dan kebangkrutan itu semakin diperpuruk ketika peradaban Islam mendapat 

tantangan dari kolonialisme Barat. 

Di awal abad modern, dunia Islam mulai berpikir tentang pembaharuan. Cita-cita tersebut tidak 

akan terealisasi tanpa melalui pintu pendidikan. Banyak gerakan yang menawarkan mengenai konsepsi 

dan artikulasi pembaharuan Islam. Fazlur Rahman mencatatnya sebagai berikut. 

Sebelum perjumpaan peradaban Islam dengan dunia Barat modern, sebenarnya telah ada gerakan 

reformasi pemikiran Islam. Rahman mencatat sebagai gerakan awal pembaharuan Islam, dinamai 

revivalisme Islam (Islamic revivalism) pra-modernis (Fazlur Rahman, 1994: 18). Gerakan ini berfokus pada  

purifikasi pemikiran Islam yang pada  saat itu sangat  kental dipengaruhi oleh gerakan sufisme populer. 

Adapun ciri-ciri umum gerakan ini adalah kembali kepada al-Qur’an dan Hadits, mengangap segala 

praktek keagamaan yang tidak disinari dari petunjuk normatif tadi dianggap bid‘ah, dan terakhir perintah 

untuk melakukan ijtihad (Taufik Adnan amal, 2000: 18), Gerakan ini kemudian mengilhami lahirnya 

wahabiyah  di Jazirah Arabia. 

Kolonialisme Barat terhadap dunia Islam, gerakan pemikiran yang kedua. Rahman menyebutnya 

dengan modernisme klasik (classic Islamic modernism) (Taufik Adnan amal, 2000: 18). Ide ini muncul 

pada pertengahan abad XIX dan awal abad XX di bawah bayang-bayang pengaruh Barat. Yang baru darinya 

adalah perluasan terhadap “isi” ijtihad. Contohnya adalah tentang peran akal dan wahyu, isu kesetaraan 

gender, modernisasi sistem pendidikan, pembaruan politik dan konstitusionalisasi sistem bernegara dan 

lain sebagainya. Gerakan ini berusaha menciptakan kaitan yang baik antara ideomatika Barat (modern) 

dengan tradisi Islam melalui al-Qur’ân dan Sunnah. Tapi karena referensi dan metodologi yang digunakan 

kebanyakan dari Barat, gerakan ini setiap kali menerima tuduhan sebagai agen westernized. Di samping 

itu, gerakan ini gagal menggali indigenous thinking dari tradisi sendiri yang telah berurat berakar dalam 

budaya. 

Sebagai antitesa lahirlah gerakan berikutnya, Rahman menyebutnya dengan neo-revivalisme 

(Islamic neo-revivalism) (Taufik Adnan amal, 2000: 19). Gerakan ini disebut juga dengan nama 

fundamentalisme Islam. Usaha yang dilakukan oleh gerakan ini pun tidak jauh berbeda dengan yang 

dilakukan oleh gerakan sebelumnya. Isu-isu akrab yang diperdebatkan juga tidak jauh berbeda dengan 

gerakan sebelumnya, hanya saja mereka senantiasa meletakkan simbol-simbol keislaman dalam suatu isu 

sekedar untuk membedakan dengan modern-sekuler. Fundamentalisme, menurut Rahman, berhasil 

mengoreksi beberapa ekses modernisme, seperti kecenderungan sekularisme yang bila diabaikan akan 

menyebar ke dalam masyarakat Muslim. Artinya, fundamentalisme telah berjasa mereorientasikan kaum 

Muslim awam yang berpendidikan modern secara emosional kepada Islam (Fazlur Rahman, 1994: 137). 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

47 

 

Lahirnya fundamentalisme merupakan antitesa dan kritik terhadap modernisme klasik. Bukan 

berarti ia alpa dari kritik. Rahman sendiri menyebutnya sebagai penghalang terbesar dari gerakan 

modernisasi umat Islam (Fazlur Rahman, 1994: 136). Ia sangat bersimpati terhadap fundamentalisme dalam 

konteks reortodoksi keagamaan dan menjunjung tinggi moralitas Islam. Namun sikapnya yang anti Barat 

itu justru yang menenggelamkan visinya sebagai sosok pembaharu (Fazlur Rahman, 1994: 48-49). Rahman 

melihat hampir tidak ada metodologi apapun yang dilahirkan, an sich ingin membedakan dirinya dengan 

Barat. Bahkan, dengan sinis Rahman berpandangan, kelemahan terbesar fundamentalisme, dan kerugian 

terbesar yang ditimbulkannya bagi umat Islam, adalah ketiadaan pemikiran dan kesarjanaan Islam yang 

positif dan efektif di kalangan pengikut-pengikutnya, kebangkrutan intelektualnya, dan penggantian usaha 

intelektual yang serius dengan penciptaan klise-klise (Fazlur Rahman, 1994: 163). Secara garis besar 

Rahman ingin menyebutkan bahwa fundamentalisme juga berangkat dari nalar yang sama dengan 

modernisme, yaitu sama-sama berangkat dari isu dan metodologi yang dibangun di Barat. Fundamentalisme 

berdiri di seberang dengan Barat (modernisme), hanya saja paradigma yang digunakan hanya sebatas 

memberi label “Islamis” dibedakan dengan yang sekuler. 

Barat di satu sisi, secara ideologis, bukanlah “musuh” yang mesti ditumpas. Tapi sikap 

kompromistis modernisme Islam klasik terlalu berlebihan. Modernisme, walau idenya berakar di Barat, 

adalah   suatu   keniscayaan   sejarah:   tidak   mungkin   ditolak.   Modernisme   berakar   dari   semangat 

pembaharuan zaman. Meminjam istilah Juergen Habermas, suatu proyek yang belum selesai (K. Bertens, 

2002: 236). 
 

Oleh sebab itu, umat Islam harus mempelajari Barat dan ide-idenya secara objektif dalam usaha 

untuk  menentukan  bagaimana  Islam seharusnya  memberikan  reaksi  terhadap  berbagai  tekanan  yang 

dihadapinya  (Syarif  Hidayatullah,  2000:  61).  Modernisme  klasik  berhasil  memberikan  kontribusi 

signifikan dalam mengadaptasi khazanah intelektual modern ke dalam peradaban Islam. Begitupun 

fundamentalisme yang membawa semangat normatif-simbolik keagamaan Islam atau menjaga Islam dari 

dampak sekularisasi sebagai ekses dari modernisme. 

Rahman menawarkan gerakan keempat: neo-modernisme Islam (Islamic neo-modernism) (Syarif 

Hidayatullah, 2000: 19). Neo-modernisme mensyaratkan kajian atas modernisme secara objektif. Hal 

yang sama juga harus dilakukan terhadap ajaran-ajaran dalam sejarah Islam. Bagi Rahman, sebagaimana 

dikutip  dari  Taufik  Adnan  Amal,  “tetapi  bila  kaum  Muslimin  dapat  mengembangkan  pra-syarat 

keyakinan diri, tanpa mengalah kepada Barat secara membabi buta atau menafikannya, maka tugas utama 

yang paling mendasar adalah mengembangkan suatu metodologi yang tepat dan logis untuk mempelajari 

al-Qur’ân guna mendapatkan petunjuk bagi masa depannya.” (Syarif Hidayatullah, 2000: 20) Singkatnya, 

dalam gerakan ini,  Rahman  mencoba  memberikan alternatif pijakan ide-ide modernisme Islam pada 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

48 

 

konteks  historis.  Namun  ide-ide  tersebut  harus  memiliki  ruh  dari  tradisi  Islam  yang  semangatnya 

bersumber dari al-Qur’ân dan Sunnah. 

Neo-modernisme   yang  ditawarkan  Rahman,   sesungguhnya   ditujukan  untuk  menarik  dan 

menggali pesan moral (normatif) dengan tetap berakar pada tradisi yang telah dibangun dari awal sejarah 

di mana Islam disebarkan dan diajarkan oleh Muhammad. Dalam konteks inilah sesungguhnya kritik 

Rahman diajukan terhadap dua tipologi pembaharuan Islam di atas. Modernisme klasik, dalam konsep 

pembaharuannya hampir-hampir tercerabut dari akar tradisi Islam yang sumbernya berasal dari al-Qur’ân. 

Modernisme dengan liberalisasi memang menggugah kesadaran, bahwa tidak ada otoritas pemikiran yang 

absolut atas teks-teks kajian keagamaan. Seandainya  tidak ada  penyeimbang, sudah dapat dipastikan 

terjadi sekularisasi terhadap umat Islam. Fundamentalisme pun juga telah terjebak pada praktek-praktek 

legislasi-formal, tanpa pernah melakukan penggalian atas aspek normativitas dalam Islam dan metodologi 

studi Islam yang genuine, yang berakar pada tradisi. 

Kritik  Rahman  terhadap   metodologi   gerakan  pembaharuan  Islam  di  atas  sesungguhnya 

disebabkan karena  ketidakmampuan  mereka  merumuskan  worldview dari pesan suci al-Qur’an. Satu 

kelompok  menghendaki  liberalisasi  penafsiran,   sementara  lainnya   memberikan  pema knaan  yang 

skriptularis, namun keduanya telah menghilangkan elan vital dari semangat al-Qur’an itu sendiri. 

“Membaca” al-Qur’an secara komprehensif  dibutuhkan sebuah perangkat  yang  memadai.  Di 

antaranya adalah pengetahuan Bahasa Arab dengan idiomatika yang hidup di saat al-Qur’an diturunkan, 

sejarah-budaya bangsa Arab, khususnya di masa Nabi hidup, ilmu-ilmu keagamaan, juga perangkat 

pengetahuan lain mutlak dibutuhkan. Namun ada hal lain, Rahman sering menyinggung fenomena 

kewahyuan juga cukup penting untuk diperhatikan. Wahyu (al-Qur’ân) tidaklah berdiri sendiri. Banyak 

aspek yang harus juga dilibatkan di dalam menyelami makna-makna yang masih tersingkap. 

Normatif dan Historis 
 

Catatan sejarah mengenai kegemilangan intelektualisme Islam di abad pertengahan menjadi 

inspirasi bagi kebangkitan pendidikan Islam modern.  Dari mana  harus  dimulai? Tentu  tidak  mudah 

menjawab pertanyaan tersebut. Kata kuncinya adalah pembaharuan pendidikan Islam itu sendiri. 

Para aktivis pendidikan mutakhir mengambil dua pendekatan. Pertama, menerima pendidikan 

sekular-modern dan mencoba mengislamisasikannya. Pendekatan ini memiliki dua tujuan, yaitu membentuk 

watak pelajar-pelajar  yang Islami, menginternalisasi dan mewarnai kajian-kajian modern dengan 

semangat keislaman (Fazlur Rahman, 1994: 155-156). 

Pendekatan pertama ini mendapat kritik yang begitu keras dari Rahman. Bahwa pendekatan itu sama 

sekali tidak akan mampu meluaskan cakrawala ilmu pengetahuan dan menjadikan generasi tersebut 

“setengah  matang”  karena  tidak  akan  memperoleh  tujuan  akhir  dari  pendidikan  itu  sendiri  (Fazlur 

Rahman, 1994: 160). Sekularisme sama sekali berbeda tujuan dengan Islam. Bagaimana mungkin 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

49 

 

sekularisme yang semangatnya memisahkan agama dari ruang publik akan mampu  menginternalisasi 

dalam nilai-nilai  spiritual  keagamaan.  Itulah  yang  dimaksud  oleh  Rahman  sebagai  upaya  “setengah 

matang”. 

Rahman  memang  berupaya  untuk  mengintegrasikan  pendidikan  Islam  dengan  modernisme. 

Hanya   saja,   Rahman   juga   sama   sekali   tidak   tertarik   dengan   pendekatan   yang   kedua,   yaitu 

fundamentalisme. Bagi Rahman, fundamentalisme akan menjadi penghalang yang serius bagi kemajuan 

pendidikan Islam itu sendiri (Fazlur Rahman, 1994: 162). Fundamentalisme memiliki watak dasar yaitu 

anti-Barat. 

Intelektualisme Islam klasik memiliki watak yang inklusif. Ciri-cirinya adalah membuka wacana 

kajian agama dan ilmu pengetahuan seluasnya dengan berbagai pendekatan yang bisa saja diraih dari luar 

peradaban Islam. Demi meluaskan cakrawala kajian keagamaan dan ilmu pengetahaun, peradaban Islam 

kala itu mengambil dan meminjam nalar yang terbit dari Yunani, India dan Persia. Darinya para ulama 

kala itu mampu merumuskan semua paradigma itu menjadi hal yang baru yaitu paradigma Islam. 

Inklusivitas  Islam  terhadap  ilmu  pengetahuan  dari  luar,  justru  semakin  mengembangkan 

peradaban   Islam   itu   sendiri.   Tapi   sarjana   seperti   al-Ghazâlî   dan   Ibn   Taymiyyah   mengkritisi 

intelektualisme Islam yang lahir dari paradigma non-Islam. Menurutnya tradisi itu malah menjauhkan 

nalar Islam dari otentisitas ajaran Islam. Namun kritik mereka, khususnya al-Ghazâlî, pun disanggah dengan 

baik oleh Ibn Rusyd. Baginya tradisi intelektualisme itu lahir dari suatu proses kreatif. Perangkat apapun 

dapat digunakan sejauh bisa memperkaya khazanah intelektual dan tidak bertentangan secara normatif 

dengan sumber ajaran Islam yang utama: al-Qur’an dan hadits. 

Berkaca dari hal di atas, maka metodologi apa yang hendak ditawarkan oleh fundamentalisme, 

jika sebelum melangkah saja sudah menarik garis demarkasi yang begitu tegas antara Islam dengan Barat. 

Tarikan garis tersebut seolah menutup watak asli peradaban Islam yang inklusif dan kosmopolit. Memang 

ada rumusan yang positif dari fundamentalisme berupa koreksi atas nalar modernisme yang cenderung 

sekular. Juga, upayanya menarik mereka yang terdidik secara modern-sekular ke dalam Islam cenderung 

berhasil (Fazlur Rahman, 1994: 163). Tapi sekali lagi mereka tidak mampu merumuskan metodologi 

apapun, selain secara ideologis menarik garis yang tegas antara Islam dan Barat (modern-sekular). 

Fundamentalisme memang berupaya untuk menarik kegemilangan peradaban Islam di masa lalu 

dan diaktualisasi ke masa kini. Rumusan tersebut, harus dimulai dari kajian sejarah yang jernih dan kritis. 

Tapi sadarilah bahwa tradisi awal intelektualisme peradaban Islam tidak dibangun dalam institusi 

pendidikan formal. Ilmu pengetahuan berpusat pada individu-individu (Fazlur Rahman, 1994: 269). Pada 

generasi awal, pendidikan berlangsung di bawah bimbingan Nabi. Setelah Nabi wafat dan para sahabat yang 

mulai menyebar ke berbagai wilayah yang telah “ditaklukkan”, maka pendidikan langsung di bawah 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

50 

 

bimbingan para sahabat itu. Di masa berikutnya barulah institusi pendidikan formal berdiri seperti madrasah 

dan universitas. Sebagian berdiri karena sokongan negara dan saudagar. 

Sungguh mustahil mengaktualisasikan masa lalu. Namun melalui pendekatan neo-modernisme yang 

ditawarkan Rahman, peta jalan itu dapat dibuka. Neo-modernisme menawarkan double movement untuk 

mengaktualisasi yang normatif dan historis dalam pendidikan Isla m (Muhammad Hamsah dan 

Nurchamidah, 2019: 3). Double movement dapat dipahami melalui hermeneutika dan studi kritik sejarah. 

Hermeneutika adalah perspektif filosofis bagaimana menemukan world view dari suatu teks yang hadir di 

hadapan kita. Bagi Rahman, hermeneutika akan sangat membantu kita menemukan world view yang 

tersembunyi di balik teks al-Qur’an dan Sunnah Nabi (Fazlur Rahman, 1994: 3). Selanjutnya dalam 

tulisan lain Rahman menjelaskan bahwa hermeneutika membantu kita memahami makna al-Qur’an secara 

totalitas, sehingga sisi teologis, etis, legal-moral al-Qur’an menjadi satu kesatuan (Fazlur Rahman, 1986). 

Usaha hermeneutika menemukan makna tersembunyi itu diawali dengan cara untuk mengerti 

(verstehen). Kata Martin Heidegger, “mengerti” adalah hal yang fundamental ketika manusia vis a vis 

dengan sebuah teks (K. Bertens, 2002: 262). Dalam Islam, secara normatif yang dimaksud teks itu adalah 

al-Qur’an  dan  Sunnah  Nabi.  Untuk  mengerti  apa  yang  disampaikan  oleh  keduanya  dibutuhkan 

pendekatan yang benar. Pendekatan itu dimaksudkan agar para pembaca dapat mengerti apa yang hendak 

disampaikan  oleh  sang  pemilik  teks.  Dalam  konteks  al-Qur’an,  yang  dimaksud  adalah  bagaimana 

mengerti apa yang dimaksud oleh Allah. 

Tesis di atas dapat dirujuk berdasarkan penjelasan Freiderich Schleiermacher dan Emilio Betty. 

Antara pembaca dan penulis (pemilik teks) terdapat gap, menurut Schleiermacher, bisa menyebabkan 

keduanya mengalami keterasingan. Maka pembaca diharapkan, selain menyelami gramatika dan struktur 

bahasa tertulis, juga mengerti maksud yang disampaikan melalui penelusuran aspek-aspek psikologis, sosio-

historis yang melatarbelakangi dan khazanah intelektualitas yang dikuasai oleh penulis E. Sumaryono, 1999: 

31). Bagi Emilio Betty memahami teks harus seturut dengan yang dimaksud oleh penulisnya.   Dia   

menyontohkan,   memahami   UU   dan   mematuhinya   harus   berdasarkan   maksud pembuatnya, bukan 

interpretasi subjektif pembacanya (Richard E. Palmer, 2003: 62-63). Batasan ruang lingkup yang diberikan 

oleh Schleiermacher dan Betty itu dimaksudkan untuk mereduksi subjektivitas sebuah interpretasi. 

Penjelasan di atas menegaskan bahwa menafsirkan adalah suatu proses rekonstruksi atau reproduksi 

makna atas teks. Oleh sebab itu menafsirkan al-Qur’an adalah suatu upaya untuk merekonstruksi makna al-

Qur’an yang relevan dengan semangat yang dikandung di dalamnya, sekaligus mengaktualisasikan pesan 

tersebut dalam konteks zaman. Sebaliknya, kegagalan sebuah interpretasi disebabkan  karena  pembaca  

teralienasi  dari  teks.  Alienasi  terhadap  teks  itu  disebabkan ketidakmampuannya menemukan aspek-

aspek yang melatarbelakangi hadirnya teks tersebut. 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

51 

 

Menemukan latar psikologis pemilik teks dalam memahami al-Quran, sangat tidak relevan. Kitab 

Suci berbeda dari buku-buku yang ditulis oleh manusia. Tapi aspek latar belakang di mana al-Quran 

diturunkan dapat dijadikan rujukan. Al-Qur’an dan sebagaimana halnya semua Nabi, hadir sebagai pembawa 

pesan moral sekaligus mengkritik atas praktek kesewenangan rezim. Oleh sebab itu, interpretasi terhadap 

al-Qur’an harus senantiasa disinari dari kaidah-kaidah etis yang melekat di dalamnya. 

Jika  dalam  proses  interpretasi  sebelumnya  disebutkan  bahwa  memahami  teks  harus  seturut 

dengan  yang  penulis  maksud.  Kenyataannya  pembaca  memiliki  jarak  dengan  penulis.  Penyebabnya 

karena ada perbedaan masa dan perubahan-perubahan karena gerak sejarah. Bisa juga akibat gap 

pengetahuan antara keduanya. Maka mustahil memaksa pembaca melampaui zamannya dengan masuk ke 

dalam relung psikologis dan masa di mana teks tersebut lahir. Di samping itu suatu interpretasi amat 

sangat dipengaruhi oleh latar belakang penafsir. Apa yang dihipotesiskan tersebut dapat dicontohkan 

sebagai berikut: seorang hakim akan memvonis suatu kasus berdasarkan subjektivitas terhadap 

pemahamannya  atas  peraturan-perundangan  yang  berlaku  dan  pemikiran-pemikiran  yang  hidup  di 

masanya. Oleh sebab itu dia tidak mungkin memutuskan suatu perkara di luar konteks zaman dan 

pemahamannya sendiri. 

Untuk mengatasi hal tersebut Rahman meminjam teori “kritik sejarah” yang dipelopori Martin 

Heidegger dan Hans-Georg Gadamer. Bagi Heidegger, sejarah akan selalu dipahami dan dimaknai dalam 

kesadaran yang aktual. Realitas historis tidak seperti tumpukan kenyataan yang dapat dijadikan sebuah 

objek kesadaran. Sejarah membentuk kesadaran, darinya kita bergerak dan berpartisipasi di dalam 

memahami setiap objek yang hadir (Richard E. Palmer, 2003: 208). Kesadaran itulah yang disebut dengan 

presupposition (prasangka, praandaian). 

Praandaian hidup, diwariskan dari satu generasi ke lainnya. Dari setiap generasi praandaian itu 

melahirkan tradisi. Melalui tradisi itulah kita memahami realitas aktual, masa lalu, sekaligus 

memproyeksikan masa depan. Gadamer menjelaskan bahwa berpijak pada suatu tradisi tidak membatasi 

diri pada pemahaman (pengenalan), tetapi justru memungkinkannya (K. Bertens, 2002: 265). Dengan 

demikian, berdasarkan teori yang disebutkan keduanya bahwa sebuah interpretasi pastilah mengandung 

syarat dari kepentingan dan kemampuan sang penafsir yang dibangun dari tradisi di mana ia hidup. Hal 

itu sungguh tak bisa dielakkan. 

Dengan demikian, melalui pembacaan al-Qur’an yang benar, maka akan dipahami maksud 

diturunkannya  al-Qur’an kepada  manusia,  yaitu  terbitnya  masyarakat  etis.  Masyarakat  etis  itu  dapat 

dibangun melalui kesadaran yang telah lama hidup di dalam tradisi. Dengan demikian, pembaharuan 

Islam dan penebaran benih-benih modernisme Islam melalui pendidikan, harus dimulai dari usaha 

penegakan masyarakat etis. Oleh sebab itu setiap tradisi dan gerakan yang hendak digagas pun harus 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

52 

 

berangkat dari semangat membangun masyarakat etis sebagaimana yang pernah dibangun oleh Nabi 

Muhammad di Madinah. 

Double movement  yang ditawarkan Rahman adalah perangkat  untuk memahami aspek-aspek 

normatif yang tersebunyi di dalam teks-teks agama. Bagaimanapun yang normatif itu sebagai kerangka 

operasional keagamaan membutuhkan pijakan yang kukuh dalam sejarah manusia. Pijakan itu adalah tradisi. 

Tapi jika tradisi tidak dibangun berdasarkan normativitas keagamaan, maka tradisi tersebut akan mudah 

terpatahkan dan gagal membangun peradaban Islam yang gemilang. 

Kurikulum dan Tujuan Pendidikan 
 

Sejak kehadiran Islam, peradaban di wilayah Timur Tengah meningkat tajam. Itu berkah dari proses 

pendidikan. Salah satunya ditandai dengan meningkatnya kemampuan baca-tulis di kalangan anak- anak 

muda. Bagi Rahman, faktor signifikan bagi peningkatan peradaban di masa itu karena instrumen pendidikan 

Islam membawa budaya yang tertanam dalam al-Quran dan sunnah (Fazlur Rahman, 1994: 

263).  Dengan  demikian  justru  Islam  itu  sendiri  yang  menstimulasi  tumbuhnya  lembaga-lembaga 

pendidikan dan pengajaran sebagai suatu upaya membekali generasi muda dengan ilmu pengetahuan dan 

agama. 
 

Rahman tidak pernah menunjuk institusi tertentu sebagai yang relevan dengan sistem pendidikan 

Islam. Ia berpandangan kurikulum mengambil peran yang signifikan untuk menopang tumbuhnya 

intelektualisme. Adapun kurikulum yang diajukan pada abad pertengahan memang tidak dibatasi pada kajian  

tertentu,  misalnya  Islamic  studies  an  sich.  Bahkan  ilmu-ilmu  pengetahuan  yang  berasal  dari Yunani, 

Persia dan India, jika dirasa relevan bagi kemajuan peradaban, pasti akan mendapat ruang untuk dipelajari 

dan dikaji. Semua bahan itu diramu menjadi satu dalam bingkai peradaban Islam. Umat Islam saat itu amat 

sadar bahwa pertumbuhan suatu peradaban sangat dipengaruhi oleh perkembangan ilmu pengetahuan. 

Sekalipun Rahman memberi kebebasan dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam, dia 

memberi penekanan pada kurikulum yang terbuka, khususnya pada filsafat dan ilmu-ilmu sosial. Filsafat 

dapat berperan sebagai kegiatan analitis-kritis dalam melahirkan pikiran-pikiran yang bebas. Filsafat juga 

dapat menyediakan perangkat intelektual bagi teologi dalam menjalankan tugasnya untuk membangun 

world  of  view berdasarkan perspektif al-Qur’an.  Ilmu  sosial,  sebagai produk dari modernisme,  akan 

sangat berguna untuk merekonstruksi realitas sosial secara objektif dan ilmiah sebagai manivestasi dari 

ajaran-ajaran al-Qur’an (Aan Najib, 2015). 

Kurikulum yang membatasi pendidikan Islam justru akan mendangkalkan tujuan yang hendak 

dicapai (Imam Hanafi, 2015). Integrasi berbagai disiplin ilmu mutlak diperlukan karena agama dan ilmu 

pengetahuan harus saling bergandengan. Yang terpenting dari pengembangan pendidikan tersebut adalah 

membuka ruang seluas-luasnya bagi peserta didik untuk mendalami segala disiplin pengetahuan secara 

terbuka, kritis dan rasional (Fazlur Rahman, 1994: 279). Kurikulum yang membatasi ruang kreativitas dan 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

53 

 

kritis, sama sekali tidak akan melahirkan penemuan-penemuan baru dalam ilmu pengetahuan. Bahkan di 

masa yang akan datang dapat mengaburkan tujuan dari pendidikan itu sendiri. 

Tujuan pendidikan Islam tentu tidak menjadikan peserta didik hanya menguasai pengetahuan 

(kognisi) dan terampil (psikomotorik), tapi juga memiliki karakter yang Islami (afeksi). Rahman 

menekankan dalam pembaharuan pemikiran Islam, di dalam menelaah teks-teks keagamaan (normatif), 

khususnya al-Qur’ân, diarahkan untuk menemukan pesan moral yang tersembunyi di balik tabir setiap 

ayat.   Untuk   menyingkap   tabir   moral  yang  tersembunyi   itu,   seperti  yang  Rahman  sampaikan, 

menggunakan teori double movement, untuk menangkap pesan-pesan normatif yang tersembunyi seraya 

mengaktualisasikan pesan tersebut ke dalam bingkai sejarah yang kontekstual. 

Tujuan dari diajarkannya Islam adalah menginternalisasi semangat moralitas yang berserak dalam 

berbagai ayat dalam al-Qur’an (Fazlur Rahman, 1994: 28). Al-Qur’an sejatinya diperuntukkan untuk 

manusia. Gambaran manusia begitu beragam dideskripsikan di dalamnya. Di sisi positif, manusia adalah 

khalifatullâh, berakal, memiliki kemampuan beradabtasi dan lain sebagainya. Sementara itu, al-Qur’an 

juga sering kali mengkritisi manusia sebagai makhluk yang bodoh, lemah dan sombong. Sisi yang negatif 

itu, secara normatif sering disebut dengan keadaan zhâlim. Kata tersebut dikonotasikan teruntuk para 

pendosa. 

Manusia juga dilukiskan dalam al-Qur’an sebagai makhluk individual, sekaligus makhluk sosial. 

Sebagai khalîfatullâh, manusia memiliki tugas untuk menjaga dirinya juga makhluk di sekitarnya. Ketika 

tugas itu dijalankan dengan baik disebut sebagai ‘amal shâlih. Agar manusia tidak terperosok dalam ke- 

zhalim-an, manusia membutuhkan kenabian. Bagi Rahman, tugas pokok kenabian itu untuk menjaga hati 

nurani manusia hingga ia dapat membaca apa yang diguratkan ke dalam hatinya oleh Allah dengan jelas 

dan meyakinkan (Fazlur Rahman, 1994: 37). 

Turunan dari tugas kenabian untuk  menjaga  manusia agar tidak terperosok dalam kubangan 

kegelapan adalah pendidikan. Pendidikan dibutuhkan sebagai pengganti peran Nabi sebagai penyelamat. 

Pendidikan Islam bertujuan menjadikan manusia bertakwa. Taqwa secara generik berarti “takut” atau 

“berjaga-jaga dan melindungi diri dari sesuatu”. Dalam hal ini Rahman mengartikan taqwâ sebagai sikap 

melindungi diri dari akibat-akibat perbuatan diri sendiri yang buruk dan jahat. Dengan kata lain taqwâ 

sebagai sikap dari rasa takut yang ditimbulkan dari perbuatan buruk, sekaligus penegasan bahwa manusia 

memiliki tanggung jawab atas apa yang diperbuatnya kelak di Hari Akhir (Fazlur Rahman, 1994: 43). 

Pendidikan Islam memang berdiri di atas basis pengetahuan dan pendidikan yang dibangun di zaman 

pra-modern. Tipologi pendidikan tersebut disubordinasi pada yang-sakral. Oleh sebab itu seluruh basis 

pendidikan Islam ditujukan untuk mengenal Allah dan merefleksikan seluruh ajaran yang termaktub dalam 

al-Qur’an dengan menumbuhkan semangat etis. Memang ada kekeliruan mendasar jika, pendidikan melulu 

diarahkan untuk mengembangkan sisi kognisi dan psikomotorik dengan mengabaikan afeksi. 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

54 

 

Pendidikan Islam tidak pernah mendemarkasi pengetahuan ke dalam yang sakral dan sekuler. Sisi 

yang sakral memang yang diutamakan. Itu karena ia memiliki dampak secara langsung pada mentalitas 

dan pertumbuhan moralitas manusia. Dengan demikian SDM yang hendak dihasilkan dari pendidikan



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

55 

 

 
Islam adalah memiliki kapasitas pengetahuan yang luas, memiliki ketrampilan yang baik dan berakhlak 

 

mulia. 
 

Bagi Amartya Sen, membangun manusia (pendidikan) adalah upaya peningkatan kualitas hidup. 

Kualitas yang dimaksud adalah pengembangan kapabilitas. Adapun kapabilitas itu diartikan sebagai 

“kemampuan seseorang untuk melakukan tindakan yang bernilai (valuable acts) atau meraih kondisi 

keadaan yang bernilai (valuable states of being) (Yudi Latif, 2020: 11). Oleh sebab itu, menurut Yudi 

Latif, kemampuan kualifikasi SDM yang memenuhi tantangan bukan berbasis pada keluasan pengetahuan 

dan kemampuan teknis, melainkan pada kemampuan beradabtasi secara berkesinambungan dengan proses 

pemecahan-pemecahan masalah, dan dalam aktivitas layanan strategis (Yudi Latif, 2020: 15). 

Apa yang dimaksud dalam uraian di atas menunjukkan bahwa peningkatan kualitas SDM melalui 

pendidikan kualifikasinya tidak terletak pada capaian angka-angka statistik. Atau semata diukur dari 

angka-angka kredit akademik. Pendidikan Islam melihat hal yang lebih holistik dari  sekedar catatan 

angka-angka kuantitas itu. Pembangunan moral-etis manusia adalah ruh dari pendidikan Islam. Puncak 

dari semua itu adalah membangun insan yang bertakwa. 

Aset Pendidikan Islam Indonesia: Pesantren dan Madrasah 
 

Di mata Rahman, pendidikan Islam di Indonesia memiliki kesempatan untuk berkembang lebih 

baik.  Indonesia  memang  tidak  berada  dalam  mainstream  pemikiran  Islam global.  Tapi  dia  berhasil 

merumuskan   basis   pendidikannya   berdasarkan   karakteristik   neo-modernisme   sebagaimana   yang 

dimaksud oleh Rahman. 

Seperti negara Islam lainnya, Indonesia mengalami tantangan atas benturan modernisme-sekuler 

yang berbasis Barat dan tradisionalisme yang berbasis agama. Pengalaman di negara-negara muslim lain 

tidak  sebaik  rumusan  yang  disusun  di  Indonesia.  Turki,  misalnya,  karena  kegagapannya  menahan 

gempuran modernisasi, terpaksa banting setir ke arah sekularisme. Mesir dan Iran tetap mempertahankan 

metodologi  tradisional.  Berbeda  sedikit  dengan  Iran,  dipelopori  oleh  pembaharu  pendidikan  yang 

diserukan oleh ulama-ulama al-Azhar, Mesir mulai mengevaluasi sistem pendidikan tradisional mereka 

dengan membuka ruang bagi modernisme. Sedangkan Pakistan malah terjerembab ke dalam semangat 

fundamentalisme (Fazlur Rahman, 1994). 

Salah  satu  keberhasilan  pendidikan  Islam   di  Indonesia,   menurut  Rahman,   adalah  pada 

pengelolaan lembaga-lembaga pendidikan. Dalam pendidikan tinggi Islam, di IAIN (sebagian ada yang 

sudah menjadi UIN) misalnya, tidak hanya melahirkan sarjana-sarjana agama yang baik, juga berhasil 

menampilkan  wajah  Islam  Indonesia  yang  moderat.  Semua  itu  terjadi  karena  proyek  modernisasi 

pemikiran Islam sebagaimana yang pernah diusung oleh para tokoh pembaharu baik dari masa pra dan 

paska kemerdekaan berhasil dilaksanakan.



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

56 

 

 
Di samping itu ada pendidikan menengah seperti pesantren dan madrasah sebagai tempat 

persemaian benih intelektualisme Islam Indonesia. Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang khas 

Indonesia. Model ini tidak ada di belahan dunia lain (Zamakhsyari Dhofier, 2015). Pesantren menjadi 

lembaga yang konsisten merawat tradisi keilmuan Islam klasik. Sekalipun pesantren saat ini telah banyak 

yang mengalami metamorfosa, tapi tradisi keilmuan klasik yang diwariskan kepada para santri sama 

sekali tidak berubah secara signifikan. 

Pesantren berhasil merawat kajian-kajian Islam normatif. Ini dibuktikan dari penguasaan para santri 

atas kekayaan khazanah intelektual dari sisi normatif tak terbantahkan. Tidak banyak lembaga pendidikan 

di Indonesia,  di  luar  pesantren  yang  membekali  muridnya  dengan penguasaan khazanah intelektual.  

Berbekal dari kajian tersebut,  memudahkan para santri untuk berkelana  ke setiap  tradisi intelektualitas. 

Karena keluasan cakrawala penjelajahan tersebut, para santri berhasil membentuk karakter keagamaannya 

yang inklusif. Tentu untuk menjadi seorang pemikir yang tercerahkan, dalam konteks neo- modernisme 

Rahman, seorang santri harus memahami ilmu-ilmu sosial juga, guna memberi kaki atau 

mengkontekstualisasi yang normatif menjadi historis. 

Selain itu, ada madrasah yang juga mengambil peran pendidikan Islam. Latar belakang kehadiran 

madrasah di Indonesia jauh berbeda dari tempat (negara) lain. Madrasah adalah sintesis dari kritik atas 

tradisionalisme pendidikan pesantren yang kurang menggugah nalar-kritis dan penolakan atas sistem 

sekuler (Yudi Latif, 2020: 77). Madrasah menjadi alternatif untuk mendidik murid untuk berilmu dan 

terampil, sekaligus memiliki penghayatan keagamaan yang matang dan dalam. 

Berdasarkan  hal  tersebut  di  atas,  pendidikan  Islam  Indonesia  terus  berkembang  dengan 

melakukan integrasi berbagai disiplin ilmu tanpa demarkasi barat-timur, sekuler-religius, akal-wahyu dan 

lain sebagainya. Itu lah yang dimaksud dengan peta baru pendidikan Islam: tetap berpijak pada normativitas  

keagamaan  secara  tradisional,  sementara  masa  depan  harus  diraih  dengan  menguasai khazanah 

intelektual modern. Jika jalan ini yang ditempuh, maka kita dapat menempuh berbagai alternatif yang 

relevan dengan semangat zaman yang sedang dihadapi. 

Masa lalu adalah khazanah yang harus dijaga tanpa bersikap apriori terhadap realitas aktual. 

Sementara itu jangan pernah menganggap bahwa tradisi yang telah diwariskan itu menjadi beban 

melangkah. Ada sebagian orang meninggalkannya dengan alasan telah ketinggalan zaman. Oleh sebab 

itu, Rahman menawarkan bahwa keduanya dapat digandengkan dengan mesra untuk meraih masa depan 

peradaban Islam yang cemerlang. 

Apapun metode dan alternatif bagi pengembangan pendidikan Islam harus bermuara pada arah 

pembaharuan dan kontekstualisasi. Oleh sebab itu pengembangan disiplin keilmuan menjadi mutlak. Lalu 

jenis  ilmu  apakah  yang  harus  diwariskan?  Jika  berbasis  pada  al-Qur’an,  maka  ada  tiga  macam



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

57 

 

 
pengetahuan yang utama. Pertama, pengetahuan alam. Bahwa alam diciptakan Allah ditundukkan untuk 

keperluan manusia. Kedua, pengetahuan sejarah dan geografi. Al-Qur’an sering kali bercerita tentang 

sejarah manusia dan kebudayaan. Juga al-Qur’an menganjurkan kita untuk melihat setiap jengkal tanah yang 

darinya lahir berbagai kebudayaan. Sejarah akan menuntun kita untuk mengerti kenapa sebuah peradaban 

bangkit,  bertahan dan runtuh.  Ketiga,  pengetahuan tentang diri sendiri.  Mengetahui alam semesta dan 

sejarah peradaban memerlukan ilmu untuk memahami realitas keduanya. Semua itu akan berguna bagi diri 

sendiri guna menyadari hakikat kita sebagai manusia (Fazlur Rahman, 1994: 51). 

 

 

4.   KESIMPULAN 

Kesimpulan 

Uraian di atas dapat ditarik beberapa kesimpulan. Sejak lama peradaban Islam tidak lagi mampu 

menghasilkan  karya-karya   intelektual  yang   gemilang  jika   dibandingkan   dengan  Islam  di  abad 

pertengahan. Apalagi jika dibandingkan vis a vis Barat, peradaban Islam kini jauh tertinggal. Namun 

demikian telah dilakukan upaya  modernisasi untuk kembali meraih kegemilangan  masa lalu  melalui 

modernisasi pendidikan. Pelan namun pasti, upaya modernisasi itu sudah terjadi. Namun hal itu tidak 

boleh dianggap selesai, karena modernisasi adalah proyek yang tak pernah selesai. 

Upaya pembaharuan pendidikan Islam telah dilakukan. Berdasarkan pengalaman beberapa negara 

ada yang memilih jalan modernism-sekuler seperti Turki. Ada yang tetap bertahan dengan sistem tradisional 

seperti Iran. Tapi ada juga yang mengambil pola fundamentalis seperti di Pakistan. Yang terbaik adalah 

mengambil tradisi Barat dalam pendidikan yang kritis, metodologis, dan terbuka dengan mengombinasikan 

sistem tradisional yang lebih berfokus pada upaya menjaga tradisi. Tradisi yang dimaksud adalah merawat 

nilai-nilai normatif dalam Islam. 

Jalan keluar yang ditawarkan Rahman adalah neo-modernisme pendidikan. Caranya adalah tetap 

berpijak pada tradisi dan mengakomodasi nilai-nilai modern sebagai aspek sejarah yang tak mungkin 

dihindari. Jika ada upaya untuk menarik demarkasi antara Islam dan modernisme, sama sekali tidak akan 

membawa  keuntungan dari segi apapun. Rahman melihat  prototype pendidikan di Indonesia,  seperti 

Pesantren dan Madrasah memiliki masa depan yang bagus dalam upaya merekontekstualisasi pendidikan 

Islam. Keduanya berhasil merawat tradisi, sekaligus menerima modernism menjadi bagian dari khazanahnya 

sendiri. Mirip seperti Islam di abad pertengahan yang mau menerima secara lapang pengetahuan yang terbit 

di India, Yunani dan Persia.



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

58 

 

 
Saran 

 

Saran untuk penelitian selanjutnya diharapkan dapat menganalisis peta baru lainnya dalam Pendidikan 

islam. 

 
 

5.   REFERENSI 
 

 

Aan Najib, “Pembaharuan Pendidikan Islam Konsep Pendidikan Tinggi Islam Menurut Pemikiran Fazlur 
 

Rahman, Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 2, Oktober 2015 
 

 

Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011 
 

 

-----------, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Press, 2001 
 

 

E. Sumaryono, Hermeneutika: Sebuah Metode Filsafat, Jogjakarta: Kanisius, 1999 
 

 

Fazlur Rahman, Islam, Chicago: The Chicago University Press, 1979 
 

 

-----------, “Interpreting  the Qur’an,” Afkar Inquiry, Vol. 3-5, Mei 1986 
 

 

-----------, Tema-tema Pokok al-Quran, terj. Anas Mahyuddin, Bandung: Pustaka, 1996 
 

 

-----------, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam, Bandung: Mizan, 1994, cet. VI 
 

 

-----------, Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual, terj. Ahsin Muhammad, (Bandung: 

Pustaka, 1985 

 

Halid Hanafi dkk., Ilmu Pendidikan Islam, Jogyakarta: Deepublish, 2018 
 

 

Imam Hanafi, “Mengenal Neo-Modernisme Islam: Sebuah Essays Pemikiran Fazlur Rahman tentang 
 

Pendidikan Islam, Jurnal Madania, Vol: 5, No: 1, 2015 
 

 

K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX: Inggris-Jerman, Jakarta: Gramedia, 2002 
 

 

Moch. Iman Firmansyah, “Pendidikan  Agama Islam: Pengertian, Tujuan, Dasar dan Fungsi”,  Jurnal 
 

Pendidikan Islam – Ta’lim, Vol. 17, No. 12, Tahun 2019 
 

 

Muhammad Hamsah dan Nurchamidah, “Pendidikan Islam dalan Perspektif Neo Modernisme (Studi 

Analisis Pemikiran Fazlur Rahman)”, Risâlah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 5, No. 2, 

September 2019 

 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam 

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang 

e-ISSN 3025-4787 

Vol 1. No. 1 Juni 2023 

hal. 40-58 

 

59 

 

Muhammad Naqiub al-Attas, The Consept of Education In Islam, Kuala Lumpur: ABIM, 1980 

Richard E. Palmer, Hermeneutika: Teori Baru Mengenai Interpretasi, terj. Musnus Hery dan Damanhuri 
 

Muhammad, (Jogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003 
 

 

Sayyid Quthub, Tafsir Fi Dhilalil Qur’an, Juz XV, Beirut: Dbr al-Ahya, t.th 
 

 

Syarif Hidayatullah, Intelektualisme dalam Perspektif Neo-Modernisme, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000 
 

 

Yudi   Latif,   Pendidikan   yang   Berkebudayaan:   Histori,   Konsepsi   dan   Aktualisasi   Pendidikan 
 

Transformatif, Jakarta: Gramedia, 2020 
 

 

Zakiyah Derajat dkk., Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam, Cet.II; Jakarta: Bumi Aksara, 2001 


