Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

Islam sebagai Agama dan Peradaban

Aura Zhafira?, Ratnah Sari?, Malika Hilya® Zahri¥, Angga
Y udistira®.

Fakultas Ekonomi dan Bisnis, Program Studi Akuntansi, Universitas Islam Negeri
(UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta

Yaurazhafira04@gmail.com; ?ratnah.sari22 @mhs.uinjkt.ac.id;

¥malika.zahri22@mhs.uinjkt.ac.id, Yanggayudistira80693@gmail.com

Avrtikel disubmit: 31 Desember 2023, artikel direvisi: 24 Desember 2023, artikel diterima: 12
Desember 2023

Abstrak.

Dalam Islam terdapat dua aspek yang saling melengkapi. Aspek pertama adalah sifat
yang tetap dan tidak berubah, yang menjadi dasar dan pondasi ajaran Islam, seperti
cara pelaksanaan shalat, hukum jual beli, pembagian harta zakat dan lain
sebagainya. Sementara aspek kedua adalah sifat yang fleksibel dan dapat
berubah, yang memungkinkan Islam untuk menyesuaikan diri dengan
perkembangan zaman yang disebut sebagai peradaban. Perubahan ini
dapatdiamati dari kemajuan teknologi (seperti dalam tekstil, pangan, arsitektur),
kegiatan ekonomi, praktik kedokteran, serta dalam seni (seperti kaligrafi, musik,
dan sastra, antara lain). Di balik perkembangan tersebut, ada komunitas yang giat
dan inovatif dalam mengembangkan ilmu pengetahuan. Selain faktor tersebut, ada
juga pengaruh lainya yang turut berperan adalah agama, spiritualitas, atau
kepercayaan. Kedua aspek ini secara bersama-sama membentuk kerangka yang
memungkinkan Islam untuk tetap relevan dan beradaptasi dengan perubahan
zaman.

Kata kunci: Agama, Islam, Peradaban, Perubahan.
Abstract.

In Islam there are two aspects that complement each other. The first aspect is the
fixed and unchanging nature, which is the basis and foundation of Islamic
teachings, such as how to perform prayer, the law of buying and selling, the
distribution of zakat assets and so on. While the second aspect is flexible and
changeable, which allows Islam to adapt to the times called civilization. These
changes can be observed in technological advances (such as in textiles, food,
architecture), economic activities, medical practices, as well as in the arts (such as

104


mailto:aurazhafira04@gmail.com
mailto:sari22@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:zahri22@mhs.uinjkt.ac.id
mailto:anggayudistira80693@gmail.com

Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

calligraphy, music, and literature, among others). Behind these developments, there
are communities that are active and creative in developing knowledge. However, in
addition to the activity and creativity of the community, another contributing factor
is religion, spirituality or belief. These two aspects together form the framework
that allows Islam to remain relevant and adapt to the changing times.

Keywords: Religion, Islam, Civilization, Changes.

1. PENDAHULUAN

Islam tidak hanya terbatas pada lingkup agama, tetapi ikut serta
mengajarkan tentang peradaban yang komprehensif. la mengajarkan bagaimana
membentuk budaya serta mendorong proses pembentukan peradaban yang lebih
maju dalam evolusi kehidupan manusia. Penelitian ini menggunakan metode studi
kepustakaan dengan sumber dari buku dan artikel jurnal ilmiah. Hasilnya
menunjukkan beberapa poin penting: Pertama, pengaruh Islam sebagai agama
dengan konsep aturan yang harus diimplementasikan dalam kehidupan manusia
demi mencapai peradaban yang utuh. Kedua, faktor-faktor yang mempengaruhi
perkembangan peradaban, seperti pandangan hidup Islam sebagai dasar
pembangunan peradaban, kemajuan ilmu pengetahuan, serta stabilitas sosial dan
politik. Di sisi lain, penelitian juga menyoroti beberapa faktor kemunduran peradaban,
seperti ketidakadilan, perpecahan, perselisihan, dan kebobrokan moral.

Islam tak dapat dipisahkan dari peradaban; sejak awal eksistensinya, Islam
memiliki aturan dan misi kebudayaan yang melekat secara alami dalam dirinya.
Kebudayaan Islam berasal dari din (agama) berupa pesan yang diberikan Allah
kepada para nabi dan rasul-Nya menyebabkan munculnya peradaban atau budaya
yang sering disebut sebagai umran atau madaniyyah. Sumber dari peradaban ini
berasal dari agama tersebut. Puncak dari perkembangan peradaban Islam dalam
sejarah manusia terjadi di Yatsrib, yang kemudian berubah menjadi Madinah.
Madinah dianggap sebagai tempat di mana madaniyyah, yang berakar pada din,
diumumkan kepada dunia oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas. Menurut
pandangannya, istilah madaniyyah lebih cocok untuk menggambarkan peradaban
Islam karena pengaruh spiritual-agamanya (al-din) yang lebih kuat dan mencolok.
Kelahiran Nabi Muhammad Saw pada abad keenam Masehi membawa perubahan
besar bagi masyarakat Arab. Ajaran yang dibawa oleh beliau membuka pikiran
masyarakat awalnya yang primitif di Jazirah Arab, mengubah sikap yang kasar
menjadi lebih halus dan santun. Islam tidak sekadar merupakan agama, melainkan
sebuah kekuatan yang hidup dalam peradaban besar di tengah masyarakat.

Secara linguistik, asal-usul kata "Islam™ dapat ditelusuri dari akar kata wds/
wleyang mencerminkan konsep keselamatan, ketenangan, dan kedamaian (al-
shulhuwa al-aman). Islam juga mengandung arti penyerahan diri (al-istislam),
ketaatan (al- khudla’/al-id’zan), serta patuh (al-tha’ah). Dalam konteks ini, Islam
mencerminkan keselamatan dan kedamaian melalui dedikasi eksklusif kepada
Allah SWT, tanpa ada Tuhan selain-Nya. Secara terminologi, Islam merupaﬁg



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

agama yang bersumber langsung dari Allah SWT dan disampaikan melalui Rasul-
Nya, mulai dari Nabi Adam as hingga Nabi terakhir, Muhammad saw, dengan tujuan
untuk kebaikan manusia baik di dunia maupun di akhirat. Namun, karena sifatnya
yang ilahi dan telah mengalami perubahan oleh manusia, istilah "Islam" saat ini
mengacu pada ajaran yang diajarkan oleh Nabi Muhammad saw, yaitu ajaran yang
berasal dari Allah SWT melalui Al-Qur’an dan al-Sunnah yang otentik. Ajaran ini
mengandung peraturan, perintah, larangan, serta pedoman bagi kebaikan manusia
di dunia maupun di akhirat. Hal ini dijelaskan dalam Al-Qur'an Surah Ali Imran ayat
3:119 bagi mereka yang beriman dan berbekal ilmu.

“Sesungguhnya agama (yang diridhai) di sisi Allah hanyalah Islam” (Q.S. Ali
Imran/3: 119)

Ahmad Abdullah Almasdoosi (1962) menyatakan bahwa Islam merupakan
sebuah prinsip kehidupan yang diterima manusia sejak kelahirannya di dunia.
Prinsip ini telah berkembang menjadi bentuk yang terakhir dan sempurna dalam Al-
Qur’an, di turunkan oleh Allah kepada Nabi Muhammad bin Abdullah. Islam
menjadi pedoman hidup yang mengandung panduan yang benar dan komprehensif
tentang semua aspek kehidupan manusia, baik secara agama maupun material. Dari
definisi tersebut, terlihat bahwa Islam membawa keselamatan, kedamaian, dan
arahan bagi kehidupan dunia dan akhirat melalui contoh atau panutan yang
diberikan oleh Rasulullah SAW. Dengan Rasulullah sebagai panutan, model jihad
yang diyakini oleh para 'jihadis' saat ini tidak akan ada. Rasulullah memprioritaskan
kemaslahatan, menolak kerusakan, dan berhasil menyatukan Agama dan Negara
secara harmonis, sebagaimana termanifestasikan dalam "Piagam Madinah".

2. Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Sumber data yang
digunakan berupa data primer berupa wawancara

106



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

3. Hasil Analisis dan Pembahasan

Pengertian Islam Sebagai Agama

Agama adalah kepercayaan terhadap keberadaan Allah SWT yang maha
Esa, yang memiliki kekuatan dan kehendak untuk mengatur segala urusan yang
berkaitan dengan takdir manusia. Kepercayaan ini yang akan mendorong manusia
untuk menyembah Allah SWT dengan taat dan patuh. Secara singkat, din adalah
kepercayaan tentang suatu Zat Ketuhanan yang berkah di sembah. Ketika Islam
diinterpretasikan semata sebagai agama, banyak yang hanya terfokus pada
pembangunan masjid, pelaksanaan shalat lima waktu, puasa, zakat, dan haji. Meskipun
hal-hal tersebut penting dan harus diperhatikan, itu hanya merupakan sebagian kecil
dari Islam. Aspek lain mencakup pernikahan, pakaian, urusan terkait kematian, yang
mungkin sering diidentikkan dengan pemahaman terhadap agama lainnya. Namun,
Islam sebagai agama yang komprehensif mampu mengarahkan segala aspek
kehidupan secara menyeluruh. Melalui Al-Qur’an, Islam menjadi panduan aktual bagi
umatnya untuk beradaptasi di segala masa dan zaman. Al- Qur'an membawa pesan
untuk kehidupan dan kedamaian bagi seluruh umat manusia, terlepas dari
perbedaan ras, warna kulit, kesukuan, dan agama. Kitab Al- Qur'an merupakan
pedoman, petunjuk kehidupan yang kompleks, dan menjadi pesan perdamaian
yang harus diemban oleh penganut Islam untuk disampaikan kepada seluruh umat.
Umat Islam yang yakin pada Al-Qur'an harus merefleksikan dan membentuk dirinya
sesuai dengan ajaran yang terkandung di dalamnya, tanpa terpaku pada perbedaan
mazhab. Mereka memiliki peran dan tanggung jawab untuk membentuk pandangan
positif dari umat lain tentang Islam sebagai agama yang membawa _iz#5 Jf\Jssc.

Fungsi Islam sebagai Agama

Pada hakikatnya, Agama Islam menjadi suatu kepercayaan dan tuntunan
bagi individu dalam tindakan dan perilaku, berasal dari sumber-sumber seperti
Alguran, Hadis, dan pemikiran ulama. Dalam kerangka ini, Islam memegang empat
peran utama. Pertama, Islam bertindak sebagai pedoman kehidupan untuk
memperkaya moralitas. Rasulullah Saw menyatakan: : "Sesungguhnya saya diutus
hanya untuk menyempurnakan akhlak yang mulia." Penting untuk menerapkan
perilaku yang positif, baik dalam kaitannya dengan Tuhan maupun dalam interaksi
dengan sesama manusia serta lingkungan sekitar..

Kedua, Agama Islam memiliki peran penting sebagai jalan untuk mencapai
berkah, ketentraman, perdamaian, serta keselamatan, baik di dunia maupun di
kehidupan setelah ini. Tidak terdapat ajaran dalam Islam, baik yang bersifat
perintah maupun larangan, yang bertujuan untuk mengakibatkan kerusakan atau
memecah belah di dunia ini, atau menimbulkan penderitaan di masa mendatang.
Dalam firman-Nya, Allah SWT menegaskan agar tidak merusak bumi setelah Dia
memperbaikinya (QS al-A'raf: 56).

107



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

Terakhir, Ajaran Islam ditransmisikan sebagai ajaran yang moderat,
seimbang, dan tegak, yang juga dikenal sebagai al-din al-gayyim. Prinsip Islam
mengedepankan keseimbangan antara kehidupan duniawi dan kehidupan akhirat.
Allah menegaskan, "Usahakanlah bagian dari anugerah yang Allah berikan
kepadamu untuk kebahagiaan di negeri akhirat, sambil tetap ingat akan hakmu
dalam kenikmatan dunia..." (QS. al-Qashash: 77). Dalam riwayat hadis, disebutkan
bahwa sejumlah Sahabat Nabi pernah mendatangi rumah-rumah istri Nabi
Muhammad Saw untuk menanyakan mengenai ibadah yang beliau lakukan.

Pengertian Islam Sebagai Peradaban

Menurut makna bahasa Arabnya, peradaban dikenal dengan istilah al-
hadharah, al-tamaddun, atau al-umran. Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa al- hadharah
adalah tahap di mana suatu masyarakat melampaui masa primitif (al- badawah),
yang menandai kemajuan dalam perkembangan al-badawah. Tamaddun memiliki asal
kata yang kemungkinan berasal dari dua akar kata, yaitu ma-da-na dan da-ya-na.
Jika berasal dari ma-da-na, maka artinya adalah membangun, mendirikan Kkota,
memajukan, membersihkan, dan meningkatkan martabat. Namun, jika bersumber
dari da-ya-na, maka bermakna sebagai bentuk ketaatan dan penurutan yang
kemudian berkembang menjadi madinah yang mengandung konsep kota dengan
ketaatan pada penguasa. Dari kata dasar madana, lahirlah istilah
'tamaddun’, yang secara harfiah berarti peradaban (civilization) dan juga
mengandung konsep pusat kebudayaan dalam sebuah kota. Dalam karya Jurji
Zaydan yang berjudul "Tarikh al-Tamaddun al-Islamiy" (Sejarah Peradaban Islam),
istilah tamaddun pertama kali digunakan oleh penulis Arab, dan kemudian istilah ini
menjadi populer di kalangan umat Islam. Penggunaan kata tamaddun, terlepas dari
asal katanya dari da-ya-na atau tidak, dapat dimengerti karena dalam Islam, konsep
dasarnya mengandung unsur peradaban. Din, sebagai bagian dari Islam, mencakup
struktur kekuasaan, hukum, serta kecenderungan manusia untuk membentuk
masyarakat yang tunduk pada hukum dan mengupayakan pemerintahan yang adil.
Dalam konsep din, terdapat suatu sistem kehidupan. Saat prinsip-prinsip din Allah
yang dikenal sebagai Islam diimplementasikan dan direalisasikan di suatu wilayah,
wilayah tersebut disebut sebagai madinah.

Agama dan peradaban merupakan entitas yang tak terpisahkan, terutama
dalam konteks agama Islam. Islam tidak hanya mengajarkan konsep tauhid kepada
manusia, tetapi juga berfungsi sebagai hukum atau panduan dalam menjalani
kehidupan. Islam merangkum berbagai aspek kehidupan manusia, mencakup segi
politik, hukum, urbanitas, ekonomi, budaya, filsafat, teknologi, dan lain sebagainya.
Berbeda dengan peradaban yang didasarkan pada budaya Barat yang cenderung
fokus pada dimensi fisik semata, peradaban Islam menyatukan dua dimensi kehidupan
manusia, yaitu dimensi rohani dan jasmani. Agidah, yang merupakan

108



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

bagian dari teologi dalam Islam, berlandaskan pada konsep bahwa peradaban Islam

berasal dari agama (din) yang timbul dari wahyu Allah. Inti dari peradaban Islam

terletak pada prinsip-prinsip ajaran Islam, yang melebihi sekadar rangkaian
kepercayaan, cara berpikir, dan nilai-nilai individu, tetapi merupakan superstruktur
yang mencakup pandangan luas tentang eksistensi, terutama dalam hal pandangan
tentang Tuhan.

Dari empat terminologi yang dipergunakan, dapat disarikan bahwa dalam

Islam, kemajuan peradaban harus memenuhi beberapa elemen utama, yaitu:

a. Transformasi dalam cara berpikir dan perilaku manusia, yang dapat dilihat dari
penggunaan konsep hadharah. Menandakan bahwa 'hadharah’ secara spesifik
merujuk pada berbagai pemahaman dan konsep kehidupan. Konsep 'hadharah’
dibatasi pada penyampaian makna serta gagasan-gagasan yang diungkapkan
melalui pandangan hidup atau ideologi.

b. Struktur kehidupan yang berakar pada ajaran agama, dapat dimengerti dari
penggunaan istilah 'tamaddun’. Ini berarti bahwa 'tamaddun' atau madaniyah
secara spesifik mengacu pada struktur fisik (material) kehidupan yang
mencakup segi-segi materi, seperti hasil karya-karya fisik yang berasal dari
pandangan hidup atau terpengaruh olehnya. Hal ini juga mencakup ragam
benda materi yang berasal dari bidang ilmu pengetahuan dan industri, seperti
komputer dan pesawat, yang tidak dipengaruhi oleh atau tidak berasal dari
pandangan hidup.

c. Pengetahuan serta kemampuan yang tercermin dari istilah tsagafah.
Menegaskan pada aspek keahlian untuk mencapai perubahan dalam pola pikir
dan memperoleh benda materi.

d. Kemajuan dalam bidang yang beragam dan diwakili oleh al-umran. Ini
menunjukkan bahwa al-umran adalah hasil dari pengetahuan dan keterampilan
yang dimiliki seseorang sehingga memberikan dampak pada seluruh domain,
baik dari segi manusia maupun fisik

Fungsi Islam Sebagai Peradaban

Terdapat tiga peran fundamental yang dimainkan oleh Islam sebagai sebuah
peradaban yang patut diperinci sebagai berikut: Pertama, transmisi perspektif hidup
dan keyakinan (al-naglah al-tasawwuriyyah al-i’tigadiyyah) memiliki peran sentral
dalam memicu perubahan di masyarakat. Ini menjadi pondasi utama perubahan,
dimana kepercayaan dalam bentuk ibadah yang beragam berubah menjadi
kepercayaan tunggal pada konsep Tauhid, dari menyembah manusia menjadi hanya
menyembah Allah, serta dari pengabdian pada benda-benda materi seperti batu,
patung, dan berhala, beralih menjadi pengabdian tulus hanya kepada Allah yang

109



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

gaib dan tak dapat diraba. Al-Qur'an menjelaskan transformasi ini sebagai
perpindahan dari kegelapan menuju cahaya, suatu transformasi yang menyeluruh: dari
kegelapan menuju terang. Hal ini disebabkan oleh kedatangan Islam yang hadir untuk
membebaskan seluruh keturunan Adam.

Selanjutnya, penyaluran ilmiah (al-naglah al-ma’rifiyyah) yang dikenal
sebagai tahawwul ma'rifi, merupakan transformasi ilmiah yang melibatkan
penggunaan akal untuk memperkaya pengetahuan sehingga ilmu tersebut dapat
berinteraksi dengan alam, dunia, dan realitas. Proses penyaluran ilmiah ini dimulai
sejak turunnya wahyu pertama, yaitu Igra’. Ajaran Al-Qur'an terus berkembang dari
situ, mendorong aktivitas membaca, berpikir, menggunakan akal, kontemplasi, dan
sebagainya, membentuk "jaringan".

Terakhir, transmisi metodologis merupakan transmisi yang tak kalah
penting dan tidak dapat dipisahkan dari dua transmisi sebelumnya. Banyak yang
meyakini bahwa "metode" (manhaj) memegang peranan krusial dalam evolusi
pemikiran manusia dan peradaban secara menyeluruh. Tanpa metode yang tepat,
pencapaian apa pun akan menjadi sulit, bahkan jika usaha besar telah dilakukan.
Dalam konteks Islam, penyaluran metodologis harus sejalan dengan konsep Islam
yang mencakup tiga aspek mendasar: hukum sebab-akibat (al-sababiyyah), hukum
sejarah (al-gandn al-tarikht), dan metode eksperimental (al-tajribi).”

Hubungan Agama Islam dan Peradaban

Islam dan peradaban memiliki keterkaitan yang tidak terpisahkan. Sejak awal,
Islam telah membawa prinsip-prinsip dan tujuan yang melekat padaesensinya.
Peradaban Islam didasarkan pada dari wahyu Allah SWT. Di Indonesia, Islam
tersebar dan diterima oleh masyarakat yang sebelumnya menganut kepercayaan
Hindu yang kuat. Namun, karena keunggulan konsep, Islam mudah diterima dan
secara menyeluruh mempengaruhi kehidupan mereka. Ini menunjukkan bahwa
penyebaran Islam bukan hanya melalui kekuatan militernya. Islam menyebar,
berakar, dan mengubah pola pikir masyarakat di tempat-tempat di mana ia
berkembang. Tidak ada eksploitasi sumber daya alam untuk membawa Islam ke
wilayah asalnya, tidak ada pengayaan bagi Arab Saudi, dan tidak ada kemiskinan
yang muncul karena kedatangan umat Muslim di wilayah yang mereka huni. Wilayah
yang dikuasai atau dipengaruhi oleh umat Islam justru menjadi daerah yang
makmur dan sejahtera. Inilah perbedaan utama antara peradaban Islam dan peradaban
Barat yang cenderung mengeksploitasi.

Konsepsi Islam Sebagai Peradaban

Merujuk pada Kamus Besar Bahasa Indonesia, peradaban memiliki dua
makna; kemajuan dalam kecerdasan, kebudayaan, serta hal-hal yang berkaitan dengan
tata krama, adab, dan kebudayaan suatu bangsa. Bagi Ibnu Khaldun, inti dari
peradaban ialah ilmu pengetahuan, namun ilmu pengetahuan tidak dapat berkembang
tanpa keberadaan komunitas yang aktif mengembangkannya. Oleh

110



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

karena itu, suatu peradaban atau kehidupan berkelompok harus dimulai dari suatu
"komunitas kecil", dan ketika komunitas tersebut berkembang, akan muncul suatu
peradaban yang lebih besar..

Akan tetapi, di balik kegiatan serta kreativitas masyarakat, terdapat elemen
lain yang sama pentingnya, yakni agama, spiritualitas, atau kepercayaan. Banyak
sarjana Muslim saat ini menyatakan bahwa agama adalah pondasi dari peradaban,
dan menolak agama berarti menolak peradaban. Menurut Sayyid Qutb, iman
merupakan sumber dari peradaban. Meskipun struktur organisasi dan wujud
peradaban Islam berbeda-beda secara materi, prinsip-prinsip dan nilai-nilai asasnya
tetap satu dan abadi. Prinsip-prinsip tersebut meliputi takwa kepada Tuhan (tagwa),
keyakinan akan keesaan Tuhan (tauhid), peningkatan martabat manusia di atas hal-
hal bersifat material, pembangunan nilai-nilai kemanusiaan, serta pengendalian
hawa nafsu. Penghormatan terhadap keluarga, kesadaran akan peran sebagai pengelola
bumi yang diberikan oleh Allah berdasarkan petunjuk dan perintah-Nya (Syariat) juga
merupakan prinsip-prinsip penting.

Jika agama atau keyakinan menjadi pondasi suatu peradaban dan
mempengaruhi perspektif serta tindakan seseorang, sesuai dengan teori modern bahwa
pandangan hidup (worldview) adalah inti dari setiap peradaban, maka Islam dapat
dianggap menyeluruh dalam konsep worldview. Islam tidak hanya mencakup nilai-
nilai konseptual, tetapi juga menjadi pendorong perubahan sosial, landasan
pemahaman realitas, serta dasar bagi kegiatan ilmiah. Al-Qur'an sebagai ayat-ayat
yang jelas membentuk pandangan Islam terhadap alam semesta dan kehidupan
menjadi bagian dari pandangan hidup atau worldview Islam. Selain itu, konsep-
konsep tersebut diwujudkan dalam bentuk institusi yang disebut din, yang memuat
dalam dirinya gagasan peradaban (Tamaddun).

Oleh karena itu, dalam Islam, konsep worldview memiliki terminologi yang
khas. Bagi al-Mawdudi, worldview Islam dikenal sebagai Islami Nazariyat (Visi
Islam), yang mengacu pada "pandangan hidup yang dimulai dari konsep keesaan
Tuhan (syahadah) yang memiliki implikasi menyeluruh terhadap semua aspek
kehidupan manusia di dunia." Menurut Sayyid Qutb, worldview Islam dikenal sebagai
al-tashawwur al-Islami, yang berarti "kumpulan keyakinan dasar yang terbentuk
dalam pikiran dan hati setiap Muslim, memberikan gambaran spesifik tentang
eksistensi dan esensi yang tersembunyi di baliknya." Shaykh Atif al-Zayn
menggunakan istilah al-Mabda’ al-Islami yang lebih menitikberatkan pada kesatuan
antara iman dan akal.

Esensi dari peradaban Islam terletak pada prinsip-prinsip ajaran Islam yang
tidak hanya sekadar sistem kepercayaan, pola pikir, dan nilai-nilai, tetapi
merupakan suatu sistem yang mencakup pandangan menyeluruh tentang eksistensi,
khususnya pandangan tentang Tuhan. Oleh karena itu, teologi (agidah) dalam Islam
menjadi landasan bagi pola pikir, nilai-nilai, dan seluruh aktivitas kehidupan umat
Muslim. Ini disebut sebagai pandangan hidup Islam. Ketika pandangan hidup
tersebut tertanam dalam pola pikir seseorang, hal itu akan tercermin dalam segala
aspek kehidupannya dan akan menciptakan semangat kerja yang tercermin dalam

111



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

karya nyata. Jika itu menjadi landasan pemikiran masyarakat atau bangsa, maka
akan menciptakan filosofi hidup dan sistem kehidupan bangsa tersebut. Jadi, inti
dari peradaban Islam adalah pandangan hidup Islam. Namun, unsur terpenting
dalam pandangan hidup adalah pemikiran dan keyakinan.

Peradaban merupakan hasil dari penggabungan tiga faktor utama:

1. Kapasitas kognitif manusia yang menghasilkan ilmu pengetahuan dan
teknologi.

Kapabalitas untuk mengelola ketahanan politik dan militer.

Keterampilan dalam bertahan dan beradaptasi dalam kehidupan. Dengan
demikian, kemampuan berpikir menjadi dasar utama dari suatu peradaban.

2.
3.

Sebuah bangsa akan mencapai tingkat peradaban memiliki tingkat
pemikiran yang canggih, memungkinkan mereka untuk meningkatkan kualitas
kehidupan mereka. Namun, pemikiran yang maju tidak akan tumbuh dengan
sendirinya; hal itu memerlukan adanya fasilitas, infrastruktur, serta sistem yang
tersedia. Dalam konteks ini, pendidikan menjadi faktor kunci bagi perkembangan
pemikiran, walaupun yang lebih mendasar dari pemikiran itu sendiri adalah struktur
ilmu pengetahuan yang berakar dari pandangan hidup. Untuk menjelaskan peran
pemikiran dalam pembentukan peradaban Islam sebagai faktor utama bagi
perkembangan peradaban, kita dapat merujuk kepada tradisi intelektual Islam.

Ciri Peradaban Islam

Peradaban di dunia memiliki ciri dan sifat yang unik yang membedakannya
dari peradaban lainnya. Misalnya, Yunani terkenal dengan pemujaan terhadap akal,
Romawi dengan fokus pada kekuatan dan ekspansi wilayah melalui militer, Persia
dengan penekanan pada kesenangan duniawi, kekuatan perang, dan pengaruh
politik, serta India dengan kekuatan spiritualnya. Di sisi lain, peradaban Islam
dikenal dengan kekhasan yang membedakannya dari peradaban lainnya.
Karakteristik peradaban Islam meliputi sifat universalitas, konsep tauhid,
keseimbangan, moderasi, dan penekanan pada nilai-nilai akhlak. Di bawah ini akan
diuraikan sifat-sifat khas dan keunggulan peradaban Islam.

a. Universalitas. Islam secara fundamental inklusif dan ditujukan untuk seluruh
umat manusia, ditegaskan sebagai "rahmatan lil ‘alamin”. Sifat universalnya
telah mempercepat ekspansi dan perkembangan peradabannya ke seluruh
penjuru dunia serta memengaruhi berbagai aspek kehidupan manusia. Islam
merupakan agama universal yang teguh, menyebarkan prinsip-prinsip kebenaran,
keadilan, kebaikan, dan kesetaraan di antara seluruh umat manusia tanpa
menghiraukan perbedaan warna kulit atau identitas mereka. Al-Qur'an
menegaskan persatuan manusia meskipun mereka memiliki latar belakang
keturunan, tempat tinggal, dan asal-usul yang beragam. Dengan menekankan
persatuan manusia dalam semangat kebenaran, kebaikan, dan keagungan, al-
Qur'an menegaskan peradaban Islam sebagai sebuah pusat yang mempersatukan
segala keunggulan bangsa-bangsa dan potensi umat di bawah bendera peradaban
Islam. Sementara setiap peradaban biasanya memiliki tokoh-tokoh cemerlang yang
berasal dari satu ras atau satu etnis, peradaban Islam berbeda. Peradaban ini

112



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

memiliki tokoh-tokoh unggul yang mendukungnya dari berbagai latar belakang ras
dan bangsa, seperti Abu Hanifah, Malik, Syafi'i, Ahmad, al-Khalil, Sibawaih, al-
Kindi, al-Ghazali, al-Farabi, Ibn Rushd, dan lainnya. Mereka berasal dari
berbagai negara, beberapa dari Asia, beberapa dari Afrika, dan lainnya dari
Eropa. Meskipun memiliki latar belakang yang beragam, tokoh-tokoh ini lebih
dikenal sebagai figur yang memberi pengaruh di dalam peradaban Islam
daripada sebagai tokoh-tokoh dari negara atau bangsa tertentu. Melalui karya
mereka, peradaban Islam telah melahirkan pemikiran yang sangat luar biasa. Hal
yang menarik adalah sebagian besar tokoh peradaban Islam bukanlah orang Arab
atau keturunan dari orang-orang yang berasal dari gurun pasir di tanah Jazirah
Arab. Mereka berasal dari negara yang jauh dari tanah Mekkah dan Madinah,
namun peradaban Islam telah memberikan mereka kehidupan dalam suatu entitas
negara yang kosmopolitan, yaitu Khilafah Islamiyah. Peradaban Islam tidak
mengakui batasan-batasan negara yang sempit atau pembagian yang memecah
belah. Sebaliknya, peradaban Islam mempersatukan umat manusia dari berbagai
latar belakang ras, bangsa, wilayah geografis, keturunan, dan bahasa tanpa
menghilangkan identitas dan jati diri mereka.

b. Tauhid. Salah satu keunggulan yang membedakan peradaban Islam dari
peradaban lainnya adalah bahwa peradaban Islam didirikan atas dasar tauhid
yang menyatakan keesaan Allah secara mutlak. Peradaban Islam merupakan
peradaban pertama yang menegaskan bahwa Tuhan adalah satu-satunya, tidak
memiliki sekutu dalam kekuasaan dan pemerintahan-Nya, atau prinsip wahdaniyah
(keesaan). Hanya kepada-Nya penyembahan ditujukan dan hanya kepada-Nya
pertolongan dimohon dengan kalimat "lyyaka na‘budu wa iyyaka nasta‘in" (Hanya
kepada-Mu kami menyembah dan hanya kepada-Mu kami memohon pertolongan).
Allahlah yang menghormati dan merendahkan, memberi dan memberikan
karunia. Kekuasaan dan pengaturan-Nya meliputi segala sesuatu di langit dan
di bumi. Pemahaman yang tinggi akan wahdaniyah (keesaan Tuhan) ini sangat
berpengaruh dalam meningkatkan derajat manusia dan membebaskan orang
awam dari penindasan raja, pejabat, elit, dan tokoh agama. Namun, lebih dari itu,
pemahaman tentang wahdaniyah ini juga mempengaruhi secara signifikan
hubungan antara penguasa dan rakyat, mengarahkan pandangan mereka hanya
kepada Allah sebagai pencipta makhluk dan Rabb. Hal ini adalah salah satu aspek
yang membedakan Islam dari segala macam peradaban, baik yang telah terjadi
maupun yang akan datang, yaitu kebebasannya dari setiap bentuk paganisme
dalam keyakinan, hukum, seni, puisi, dan sastra. Inilah yang menjadikan
peradaban Islam tidak mengadopsi mutiara-mutiara sastra Yunani yang bercorak
paganisme, dan juga alasan mengapa peradaban Islam tidak terlalu
mengedepankan seni patung meskipun memiliki keunggulan dalam seni ukir dan
desain bangunan. Peradaban yang berakar pada tauhid ini memiliki dampak
yang signifikan dalam mengubah segala aspek keagungan peradaban serta
memberikan  kontribusi  dalam perjalanan kemanusiaan. Keberadaan tauhid
dalam peradaban Islam turut berkontribusi dalam menyatukan manusia dan
membebaskannya dari tirani, serta

113



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

mengarahkan pandangan hanya kepada Allah SWT sebagai pencipta alam
semesta dan arah perjalanannya.

c. Adil dan Moderat. Keadilan dan moderat (wasathan) merupakan ciri khas yang
menonjol dalam peradaban Islam. Islam menganut prinsip moderasi dan
keadilan, menempatkan diri di tengah-tengah dua sudut yang saling
bertentangan. Peradaban Islam memadukan antara tuntutan rohani dan tuntutan
jasmani, ilmu syariat dan ilmu hayat, serta kepentingan dunia dan akhirat. Islam
juga menyeimbangkan antara perumpamaan dan kenyataan, serta hak dan
kewajiban. Prinsip "wasathan" ini mendorong setiap individu untuk melepaskan
egoisme, memberikan hak orang lain secara adil, dan tidak berlebihan atau
terlalu kurang. Tujuannya adalah untuk mencapai harmoni antara fitrah
kemanusiaan dan tujuan akal, serta keselarasan universal dalam pemikiran,
angan-angan, keinginan, dan niat manusia. Islam juga memiliki sikap toleransi
keagamaan yang luar biasa, yang tidak ditemukan dalam peradaban lain yang
berlandaskan agama. Peradaban Islam berdiri atas dasar agama Islam, tetapi
keberadaannya menaungi seluruh agama. Ini menjadikan Islam sebagai
peradaban yang unik dalam sejarah.

Dengan semua tanda pengenal yang melekat padanya, peradaban Islam memiliki
keunggulan pokok yang bersifat universal. Peradaban ini berakar pada keyakinan akan
keesaan Allah yang tidak terbatas, mempromosikan nilai-nilai keseimbangan,
kesederhanaan, dan mengadvokasi etika yang memiliki makna mendalam. Hal ini
menegaskan bahwa peradaban Islam bukanlah hasil dari kultur yang terbatas atau
kepemilikan dari suatu kelompok masyarakat tertentu, dan tidak berkonflik dengan
kodrat manusia. Kehandalan ini tidak dimiliki oleh peradaban lainnya. Peradaban
Islam sejalan dengan karakteristik yang berbasis pada prinsip-prinsip fundamental
ajaran Islam. Dunia terkesima dengan peradaban Islam dan menjadi fokus perhatian
bagi individu dari segala latar belakang ras dan agama. Pertama, peradaban Islam
memiliki sifat universal, yang berarti dapat diterima oleh semua individu tanpa
memandang ras, keyakinan, atau latar belakang sosial budaya. Kedua, peradaban
Islam bertumpu pada konsep tauhid yang mengakui keesaan Allah sebagai dasar
dari semua ajaran Islam dan merupakan prinsip yang paling mendasar dalam
peradaban Islam. Ketiga, peradaban Islam menitikberatkan pada keseimbangan dan
kesederhanaan. Peradaban Islam tidak menganut paham ekstrim dalam hal apapun,
namun senantiasa mencari titik tengah. Terakhir, peradaban Islam mempertegas
moralitas yang bernilai tinggi. Moralitas merupakan salah satu ciri khas dari
peradaban Islam. Islam mengajarkan moralitas yang luhur, yang mampu
membentuk masyarakat yang damai dan sejahtera. Keunggulan-keunggulan tersebut
telah membuat peradaban Islam menjadi sorotan dunia. Peradaban Islam telah
memberikan sumbangan yang besar bagi kemajuan umat manusia, dan menjadi
sumber inspirasi bagi peradaban lainnya..

114



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

Corak Masyarakat Berdasarkan Nilai Nilai Agama Islam

Secara linguistik, konsep masyarakat Madani merujuk pada suatu
komunitas yang memiliki kebudayaan dalam membangun, menjalani, dan memberi
makna pada kehidupan untuk menjaga keseimbangan antara kebebasan individu dan
stabilitas sosial. Para ahli, seperti Mun'im, menyatakan bahwa civil society atau
masyarakat madani adalah gagasan yang mencakup berbagai lapisan sosial di mana
penyeimbangan konflik kepentingan baik dari masyarakat, individu, maupun negara
merupakan inti dari gagasan tersebut.

Dalam ajaran Islam, pembentukan masyarakat madani dimulai pada masa
Rasulullah Saw. Saat beliau tiba di Yatsrib dan mengubah namanya menjadi Madinah,
tindakan tersebut menjadi awal dari contoh bagi umat manusia untuk membangun
masyarakat yang berbudaya dan taat pada ajaran agama. Hal ini tercermin dalam
sistem hukum dan peraturan yang diterapkan. Rasulullah Saw pada periode itu
mengusung gagasan masyarakat yang adil, terbuka, serta demokratis, yang
berlandaskan pada ketakwaan dan ketaatan kepada Tuhan Yang Maha Esa, Allah Swit.
Ketakwaan ini merujuk pada semangat ketaatan kepada Tuhan yang disebut sebagai
semangat Rabbaniyah (Al-Imran:79), menjadi pijakan bagi terwujudnya masyarakat
madani yang menjaga semangat kemanusiaan untuk menciptakan kehidupan yang
sejahtera. Masyarakat madani, sebagai suatu pola kehidupan yang menegaskan moral
dan norma, memiliki elemen-elemen penting yang menjadi Syarat utama bagi
penciptaan tatanan tersebut. Seperti yang diungkapkan oleh antropologis Amerika,
Robert Hefner, dalam bukunya "Civil Islam”, aspek pertama adalah adanya ruang
publik yang terbuka di mana setiap warga dapat mengakses kegiatan yang bersifat
publik. Di sini, individu dapat menyampaikan pendapatnya tanpa rasa ketakutan.

Istilah "masyarakat madani" memiliki variasi kosakata yang berbeda,
seperti civil society yang mengacu pada komunitas yang berperadaban, masyarakat
sipil, masyarakat warga, dan masyarakat kewarganegaraan. Dalam Bahasa Arab, ide
warga madani dikenal sebagai Al-Mujtama’ Al-Madani yang berarti Civil atau
beradab. Berbagai pakar telah mengemukakan interpretasi mereka mengenai
masyarakat madani. Dawam Rahardjo, misalnya, mendefinisikan masyarakat
madani sebagai proses pembentukan peradaban yang berkorelasi dengan nilai-nilai
kebijakan bersama. Konsep ini menitikberatkan pada pembangunan hubungan sosial
yang produktif, solidaritas yang kuat, dan nilai-nilai kemanusiaan. Tujuannya
adalah untuk mencapai kesatuan berdasarkan panduan hidup bersama dan
menghindari pertikaian yang dapat mengganggu. Ruang publik yang terbuka
menjadi alat bagi semua anggota masyarakat, memberikan hak dan tanggung jawab
yang sama. Mereka dapat terlibat dalam interaksi sosial dan politik tanpa ketakutan
akan intervensi kekuatan yang berada di luar lingkup civil society. Selain itu,
demokrasi memegang peranan penting dalam struktur masyarakat madani, sebagai
sistem politik yang muncul dari, oleh, dan untuk kepentingan rakyat. Ini
menggarisbawahi pentingnya melibatkan rakyat dalam pengambilan keputusan

115



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

pemerintahan untuk mencapai tujuan bersama. Kekuasaan dalam sistem demokrasi
bukan hanya berada di tangan elit, melainkan juga di tangan rakyat. Selain itu,
masyarakat madani harus mendorong toleransi, menghargai perbedaan suku, ras,
budaya, dan agama. Toleransi memungkinkan adanya kesadaran terhadap
keberagaman tanpa adanya paksaan. Kemajemukan atau pluralisme juga penting
dalam masyarakat madani, bukan hanya dalam menerima keberagaman, tetapi juga
memahami bahwa perbedaan adalah bagian alami dan memiliki nilai positif bagi masa
depan manusia. Terakhir, keadilan sosial merupakan syarat penting dalam
membangun masyarakat madani. Ini melibatkan keseimbangan hak dan kewajiban
di berbagai bidang kehidupan, seperti ekonomi, politik, sosial, dan pengetahuan,
untuk menumbuhkan tatanan sosial berdasarkan prinsip moral.

Ciri sistem sosial madani, menurut Nabi Muhammad Saw, adalah adanya
kesetaraan, istigomah, peninggian sikap partisipasi, dan demokratisasi. Konsep ini
dapat diterapkan dalam struktur pemerintahan di Indonesia dengan memperhatikan
kepentingan minoritas. Dengan menerapkan model masyarakat madani ini,
diharapkan terbentuknya masyarakat yang demokratis sebagai bagian dari upaya
reformasi terhadap tekanan politik dan ekonomi, baik dari dalam maupun luar
negeri. Fokus pada komunitas yang menekankan pada prinsip kesetaraan dan keadilan
menjadikan sistem politik madani sangat diinginkan di berbagai belahan dunia,
termasuk Indonesia. Sebenarnya, gagasan mengenai masyarakat madani di Indonesia
sudah muncul sejak perubahan sosial dan ekonomi pada masa kolonial, terutama saat
Belanda mulai menerapkan kapitalisme. Namun, meskipun telah berlalu dari era
orde lama hingga sekarang, implementasi konsep tersebut belum terlihat dengan jelas.
Hal ini disebabkan oleh berbagai masalah yang menjadi hambatan dalam mewujudkan
masyarakat madani di Indonesia. Beberapa dari hambatan-hambatan tersebut adalah:

a. Setiap Organisasi Masyarakat Sipil (OMS) masih mengurus masalah
berdasarkan kepentingan mereka sendiri dan belum menjalin kerja sama yang
berkelanjutan dan konsisten.

b. Beberapa organisasi masyarakat sipil yang terlibat dalam advokasi Rumah
Sakit Khusus (RSK) hanya memiliki pemahaman tentang masalah secara
spesifik.

c. OMS di tingkat daerah merasa kurang terhubung, tidak memiliki integrasi yang
baik, minim pengetahuan tentang perkembangan yang terjadi.

Selain itu, Indonesia dihadapkan pada beberapa tantangan untuk
mewujudkan model masyarakat madani di negaranya. Pertama, rendahnya minat
partisipasi warga dalam kehidupan politik dan kurangnya semangat nasionalisme.
Hal ini dapat menghambat partisipasi penuh masyarakat dalam aktivitas politik.
Kedua, kurangnya sikap toleransi baik dalam interaksi sosial maupun dalam konteks
keagamaan. Ketiga, rendahnya kesadaran diri akan keseimbangan dan pembagian

116



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

proporsional antara hak dan kewajiban. Keempat, kualitas Sumber Daya Manusia
(SDM) yang kurang baik di Indonesia menjadi penyebab utama tingginya tingkat
pengangguran dan jumlah pemutusan hubungan kerja (PHK).. Kelima, kurangnya
pendidikan politik di kalangan masyarakat. Keenam, ketidakstabilan ekonomi dan
sosial politik. Dengan adanya berbagai rintangan ini, diperlukan strategi khusus
untuk mewujudkan masyarakat madani di Indonesia. Rahardjo menyarankan tiga
model pemberdayaan yang meliputi:

a. Memberi keutamaan pada penyatuan nasional dan politik.
b. Menyisipkan reformasi dalam struktur politik demokratis.

c. Lebih mengedepankan pembangunan masyarakat madani sebagai fondasi yang
kokoh untuk menuju arah demokratisasi.

4. Kesimpulan

Islam sebagai ajaran universal bagi semua individu di segala penjuru dunia,
berbeda dengan keyakinan sebelumnya yang terbatas pada komunitas tertentu.
Kehadiran Islam telah menciptakan kemajuan yang mempromosikan kesatuan
manusia, terutama melalui perkembangan teknologi dan komunikasi yang
menghapus batasan etnis dan nasional. Menurunkan peraturan agama khusus untuk
setiap kelompok dapat menimbulkan konflik karena hubungan yang semakin dekat.
Oleh karena itu, masyarakat yang bersatu membutuhkan ajaran agama tunggal.
Konsep dan misi peradaban Islam telah ada sejak awal dan berakar pada ajaran yang
berasal dari wahyu llahi. Di Indonesia, Islam tiba tanpa konflik bersenjata dan
diterima baik oleh masyarakat yang sebelumnya menganut agama Hindu.
Pandangan hidup yang kuat dalam Islam dengan cepat diserap dalam kehidupan
masyarakat Indonesia saat itu, mencakup semua aspek kehidupan. Hal ini menegaskan
bahwa penyebaran Islam tidak hanya terkait dengan kekerasan. Islam, saat menyebar,
memberikan ketenteraman dan keamanan kepada masyarakat di wilayahnya tanpa
mengeksploitasi sumber daya alam, memperkaya wilayah asalnya, atau
meningkatkan kemiskinan di wilayah yang dikuasainya. Wilayah- wilayah yang
dikuasai oleh umat Islam justru menjadi lebih makmur. Peradaban Islam
membedakan dirinya dari peradaban Barat yang seringkali bersifat eksploitatif.
Selain itu, Islam membawa rahmat dan kesejahteraan bagi seluruh ciptaan, termasuk
manusia, hewan, tumbuhan, dan jin. Banyak bukti menunjukkan dampak positif
peradaban Islam di berbagai bidang seperti politik, kesehatan, dan astronomi. Islam
mendorong umatnya untuk memahami dan menerapkan ajarannya dalam semua aspek
kehidupan, menegaskan bahwa Islam bukan sekadar agama, tetapi juga sebuah
peradaban.

117



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam Vol 1. No. 2 Desember 2023
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang hal. 104-118
e-ISSN 3025-4787

REERENSI

Daulay, Muhammad Roihan. Nasution, Astari Salsabila. 2023. Islam Sebagai
Agama dan Peradaban Islam As A Religion And Civilization. Al-Murabbi
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1

Dudung Abdurrahman. 2003. Sejarah Peradaban Islam Dari Masa Klasik Hingga
Modern. Yogyakarta: Lesfi Yogyakarta.

Dzulhadi, Nursheha Qosim. 2015. Islam Sebagai Agama dan Peradaban. Tsagafah,
11(1),151-168.

Fahmi,  Fauzi. Hamdiyah, Aam Badriyatul. 2020. POTRET ISLAM SEBAGAI
AGAMA DAN PERADABAN MODERN. Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan
Keislaman Vol. I11. No. 2 Juli-Desember 2020

Gaffar, Abdul. 2016. Jejak Peradaban Islam Di Dunia Barat. Al-Munzir Vol. 9. No.
2

Hitti, Philip K. 2010. History Of The Arabs. Terjemahan Cecep Lukman Yasindan
Dedi Slamet Riyadi. Jakarta: Serambi lImu Semesta.

Ibrahim, Qosim A dan Muhammad A. Saleh. T.T. Sejarah Islam: Jejak Langkah
Peradaban Islam dari Masa Nabi hingga Masa kini. T.K: Zaman.

Ivan. 2018. Fitrah dan Fungsi Islam. Krjogja. Diakses pada tanggal 38 Oktober
2023.

Sodikin, R. Abuy. 2003. Konsep Agama dan Islam. Al-Qalam Vol. 20 No. 97

Suroto. 2015. Konsep Masyarakat Madani di Indonesia dalam Masa Postmodern
(Sebuah Analitis Kritis). Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 05(9), 1-8

Soim, Muhammad. 2015. Miniatur Masyarakat Madani (Perspektif Pengembangan
Masyarakat Islam), 26(1), 1-10.

Shofiyullah, Moch. 2020. Manfaat Masyarakat Madani Bagi Suatu Negara. (diakses
tanggal 13 Maret 2021).

118



