Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Visi Moderasi Beragama dan Tantangan Lingkungan: Menelaah Peran Al-Qur'an dalam
Pembentukan Etika Lingkungan Pertambangan

Lufaefi¥, Lukita Fahriana?

ISTAI Nurul Iman, Parung Bogor
eepivanosky@gmail.com
2UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
lukitafahriana01@gmail.com

Artikel disubmit:12 November 2024 artikel direvisi: 15 Desember 2024, artikel diterima: 31 Desember 2024

Abstrak

Kajian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam peran Al-Qur'an dalam membentuk etika
lingkungan pertambangan, terutama dalam konteks visi moderasi beragama. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif, dalam bentuk studi literatur dan dengan sifat kajian yang
eksploratif serta analitik. Metode yang digunakan ialah metode analisis teks (co-wrods anality)
yang berfokus pada pemahaman konsep-konsep kunci seperti khalifah (pengelola bumi), mizan
(keseimbangan), dan fasad (kerusakan). Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Al-
Qur’an mewajibkan manusia menjaga bumi dari kerusakan yang dapat ditimbulkan oleh aktivitas
manusia yang tidak bertanggung jawab, dan menerapkan praktik pertambangan yang bertanggung
jawab, yang memperhatikan dampak jangka panjang terhadap lingkungan (Al- ‘Araf: 56), manusia
juga diberikan amanah menjaga bumi dan segala isinya,termasuk melakukan proses rehabilitasi
lingkungan pasca pengelolahan tambang (Al-Ahzab: 72), dan mempertimbangkan dampak
ekologis, sosial, dan ekonomi dari aktivitas pertambangan (Al-Bagarah: 269). Ketiga prinsip ini
selaras dengan visi moderasi beragama yang mengajarkan prinsip tawazun (keseimbangan), ‘adl
(keadilan), dan amanah (bijaksana). Dengan demikian pertambangan dapat dilakukan secara
bertanggung jawab dan berkelanjutan, tanpa mengorbankan Kkelestarian lingkungan dan
kesejahteraan masyarakat.

Kata Kunci: Pertambangan, Moderasi Beragama, Etika Lingkungan, Al-Qur’an.

Abstract
This study aims to discuss the role of the Koran in shaping mining environmental ethics, especially
in the context of a vision of religious moderation. This research uses a qualitative approach, in the
form of a literature study and with an exploratory and analytical nature. The method used is a text
analysis method (co-wrods analysis) which focuses on understanding key concepts such as khalifah
(earth manager), mizan (balance), and amanah (damage). The results of this research show that
the values of the Qur'an require humans to protect the earth from damage that can be caused by
irresponsible human activities, and implement responsible mining practices, which pay attention to
long-term impacts on the environment (Al-'Araf : 56), humans are also given the mandate to
protect the earth and everything in it, including carrying out the environmental rehabilitation
process after mining management (Al-Ahzab: 72), and considering the ecological, social and
economic impacts of mining activities (Al-Bagarah: 269). These three principles are in line with

53


mailto:eepivanosky@gmail.com
mailto:lukitafahriana01@gmail.com

Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

the vision of religious moderation which teaches the principles of tawazun (balance), 'adl (justice),
and amanah (wise). In this way mining can be carried out responsibly and sustainably, without
sacrificing environmental sustainability and community welfare.

Keywords: Mining, Religious Moderation, Environmental Ethics, Al-Qur'an.

1. PENDAHULUAN

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang pesat, dunia menghadapi tantangan
lingkungan yang semakin kompleks. Pemanasan global, deforestasi, pencemaran, dan eksploitasi
sumber daya alam yang berlebihan telah menciptakan krisis ekologi yang mengancam
keberlanjutan planet ini. Tantangan lingkungan ini bukan hanya permasalahan teknis, tetapi juga
menyangkut aspek moral dan etika, yang memerlukan pendekatan holistik untuk menemukan solusi
yang berkelanjutan (Budi Winarno, 2008). Dalam konteks ini, agama memiliki peran yang
signifikan, terutama dalam membentuk kesadaran etis umat manusia terhadap lingkungan.

Moderasi Beragama atau wasathiyah dalam Islam adalah konsep yang menekankan
keseimbangan, toleransi, dan jalan tengah dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam
perlakuan terhadap alam. Moderasi beragama menghindari ekstremisme, baik dalam bentuk
kekerasan maupun dalam bentuk eksploitasi sumber daya alam yang tak terkendali (Zulkarnaen,
2024). Dalam konteks ini, penting untuk mengeksplorasi bagaimana visi moderasi beragama dapat
berkontribusi pada pembentukan etika lingkungan yang berkelanjutan.

Sebagai sumber utama ajaran Islam, Al-Qur'an memuat berbagai ajaran dan prinsip yang
relevan dengan isu lingkungan. Al-Qur'an memberikan panduan moral dan etika bagi umat manusia
dalam menjalankan amanah sebagai khalifah di bumi (Adam Diavano, 2022). Salah satu ayat yang
menegaskan hal ini adalah dalam Surah Al-Bagarah ayat 30, di mana Allah berfirman: "Ingatlah
ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, 'Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang
khalifah di muka bumi.' Mereka berkata, 'Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi
itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah..."" (QS. Al-Bagarah:
30). Ayat ini menekankan tanggung jawab manusia untuk menjaga keseimbangan alam dan
mencegah kerusakan (Muhammad Faizin, 2023).

Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa banyak umat Islam yang belum
sepenuhnya memahami atau menerapkan prinsip-prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari.
Penelitian menunjukkan bahwa meskipun terdapat ajaran yang jelas mengenai pentingnya menjaga
alam dalam Islam, masih banyak terjadi praktik yang merusak lingkungan, baik disebabkan oleh
ketidaktahuan, ketidakpedulian, maupun oleh interpretasi yang kurang tepat terhadap ajaran agama.
Salah satu contoh konkret adalah kasus pencemaran sungai di beberapa negara Muslim, di mana
limbah industri dan rumah tangga dibuang secara sembarangan, merusak ekosistem dan
mengancam kesehatan masyarakat. Fenomena ini mencerminkan perlunya upaya yang lebih serius
dalam mendidik umat tentang pentingnya etika lingkungan yang didasarkan pada ajaran Al-Qur'an.

Seyyed Hossein Nasr, seorang cendekiawan Muslim terkemuka, dalam karyanya "Man and
Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man," menekankan bahwa krisis lingkungan yang dihadapi
dunia saat ini adalah refleksi dari Krisis spiritual yang lebih dalam. Menurut Nasr, modernitas telah
memisahkan manusia dari alam, memandangnya sebagai objek yang dapat dieksploitasi tanpa batas
(Seyyed Hossein Nasr, 1997). la berargumen bahwa solusi dari krisis ini tidak hanya terletak pada

54



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

teknologi atau regulasi, tetapi juga pada pemulihan hubungan spiritual manusia dengan alam, yang
dapat ditemukan dalam ajaran agama, termasuk dalam Islam.

Dalam konteks moderasi beragama, tantangan terbesar adalah bagaimana
mengartikulasikan visi ini dalam tindakan nyata yang dapat diadopsi oleh umat Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Al-Qur'an tidak hanya memberikan panduan spiritual, tetapi juga kerangka
kerja etis yang kuat untuk melindungi lingkungan (Muhammad Irham, 2021). Misalnya, konsep
mizan (keseimbangan) dalam Al-Qur'an mengajarkan bahwa alam ini diciptakan dengan
keseimbangan yang sempurna, dan manusia sebagai khalifah bertanggung jawab untuk menjaga
keseimbangan tersebut. Ketika manusia melanggar keseimbangan ini, bencana alam, degradasi
lingkungan, dan krisis ekologi menjadi konsekuensi yang tak terelakkan (Abdul Karim, dkk, 2023).

Namun demikian, penerapan visi moderasi beragama dalam etika lingkungan menghadapi
berbagai tantangan, termasuk persepsi bahwa masalah lingkungan adalah isu sekunder
dibandingkan dengan masalah sosial atau politik lainnya. Selain itu, ada juga tantangan dalam
mengkomunikasikan pentingnya etika lingkungan kepada berbagai lapisan masyarakat yang
mungkin memiliki tingkat pemahaman agama yang berbeda-beda. Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan yang inklusif dan edukatif, yang mampu menjembatani pemahaman teologis dengan
tindakan praktis di lapangan. Keagamaan harus dijaga keharmonisannya dan perlu dijaga nilai
humanisme nya agar bermanfaat untuk semuanya (Falahi, Mukhoyyaroh, 2019)

Kasus lain yang dapat dijadikan contoh adalah fenomena penebangan hutan secara ilegal di
beberapa negara mayoritas Muslim, seperti Indonesia, Pada tahun 2019 ada penebangan pohon
ilegal seluas 480,96 Ha di Sulawesi Tenggara. Sedangkan di Nusa Tenggara Barat seluas 349,83
Ha, di Sulawasi Tengah sebanyak 231,21 Ha, di Kalimantan Selatan seluas 205,38 Ha dan di
Kalimantan Selatan seluas 105,12 Ha, lihat: (Dewi Tresya, ‘“Pantau Jejak Penebangan Hutan Ilegal
Edisi Tujuh: Lima Wilayah Teratas untuk Dipantau”, dalam wri.indonesia.org, 7 April 2020).
Meskipun terdapat larangan keras dalam Islam terhadap tindakan merusak alam, kenyataannya
praktik ini masih berlangsung secara masif. Hal ini menunjukkan adanya gap antara ajaran agama
dan pelaksanaannya di lapangan. Penegakan hukum yang lemah, ketidakpedulian sosial, dan
interpretasi yang sempit terhadap ajaran agama seringkali menjadi penghalang utama dalam
menerapkan etika lingkungan yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

Kajian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam peran Al-Qur'an dalam membentuk
etika lingkungan, terutama dalam konteks visi moderasi beragama. Dengan memperhatikan
tantangan lingkungan yang semakin meningkat, penelitian ini berupaya untuk mengidentifikasi
bagaimana ajaran-ajaran Al-Qur'an dapat berkontribusi dalam membangun kesadaran dan tanggung
jawab ekologis di kalangan umat Islam. Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian ini dapat
memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat
diterapkan secara efektif dalam menghadapi krisis lingkungan global. Selain itu, penelitian ini juga
bertujuan untuk mengkaji implikasi praktis dari moderasi beragama dalam menciptakan kebijakan
dan perilaku yang ramah lingkungan di masyarakat.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Asfi Manzilati, 2017) dengan tujuan
untuk menggali secara mendalam bagaimana visi moderasi beragama, khususnya dalam Islam,
dapat diterapkan dalam pembentukan etika lingkungan berdasarkan ajaran Al-Qur'an. Metodologi
ini dipilih karena sesuai dengan sifat kajian yang bersifat eksploratif dan analitis, serta berfokus
pada interpretasi teks-teks agama dan penerapannya dalam konteks sosial (Nartin, dkk, 2024).

55



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Tahap pertama dalam penelitian ini adalah melakukan studi literatur yang komprehensif.
Peneliti akan mengkaji berbagai sumber primer dan sekunder, termasuk ayat-ayat Al-Qur'an yang
relevan, tafsir-tafsir klasik dan kontemporer, serta tulisan-tulisan para cendekiawan Muslim tentang
etika lingkungan. Literatur tentang moderasi beragama dan aplikasinya dalam isu-isu lingkungan
juga akan ditelaah secara kritis untuk mengidentifikasi pandangan-pandangan yang beragam
mengenai hubungan antara agama dan lingkungan. Selain itu, penelitian ini juga akan
memanfaatkan literatur ilmiah tentang krisis lingkungan global dan berbagai pendekatan etika
lingkungan yang telah ada untuk memberikan konteks yang lebih luas terhadap kajian ini.

2. METODE PENELITIAN

Metode analisis teks (Co-wrods anality) adalah metode analisis teks yang digunakan untk
mengidentifikasi hubungan antara kata-kata dalam sebuah korpus teks dan mengungkapkan pola
serta asosiasi kata-kata tersebut (Hamzah Syahbana Munte, 2023). Metode ini akan digunakan
untuk mengkaji ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan lingkungan dan etika. Analisis ini akan
berfokus pada pemahaman konsep-konsep kunci seperti khalifah (pengelola bumi), mizan
(keseimbangan), dan fasad (kerusakan), serta bagaimana konsep-konsep ini diinterpretasikan oleh
berbagai ulama dan pemikir Muslim. Analisis ini akan membantu mengidentifikasi prinsip-prinsip
etika lingkungan dalam Islam dan bagaimana prinsip-prinsip ini dapat diterapkan dalam kehidupan
modern. Hasil dari analisis teks ini kemudian akan dibandingkan dengan kondisi nyata di lapangan
untuk melihat sejauh mana ajaran-ajaran tersebut telah diterapkan atau diabaikan.

Dengan kombinasi metode studi literatur dan analisis teks, penelitian ini bertujuan untuk
memberikan gambaran yang menyeluruh tentang bagaimana visi moderasi beragama dan ajaran Al-
Qur'an dapat diintegrasikan dalam upaya menghadapi tantangan lingkungan. Hasil dari penelitian
ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi rekomendasi kebijakan dan praktik yang lebih ramah
lingkungan dalam komunitas Muslim.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Moderasi Beragama

Moderasi beragama atau yang dikenal dalam bahasa Arab sebagai wasathiyah adalah
konsep penting dalam Islam yang mencakup makna keseimbangan, sikap tengah, dan keadilan
(Andy Hadiyanto, 2023). Konsep ini tidak hanya berlaku dalam praktik keagamaan, tetapi juga
dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam interaksi sosial, ekonomi, politik, dan bahkan
dalam hubungan manusia dengan alam (Zulkarnaen, 2019). Moderasi beragama mendorong umat
Islam untuk menjalankan ajaran agama dengan cara yang seimbang, tidak ekstrem, dan tidak
berlebihan (Muhammad Syukri Albani Nasution, 2021). Ini berarti bahwa seseorang harus menjaga
keseimbangan antara keyakinan dan praktik agama yang benar, serta menghormati hak dan
kebebasan orang lain, termasuk hak alam untuk dilestarikan dan dijaga.

Secara teoretis, moderasi beragama dapat dipahami sebagai pendekatan yang menjauhi
sikap ekstremis dan radikal dalam menjalankan ajaran agama. Sikap ekstremis sering kali muncul
dalam bentuk ketidakmauan untuk menerima perbedaan, baik dalam hal interpretasi ajaran agama,
pandangan politik, maupun dalam hal cara hidup. Dalam konteks agama, ekstremisme bisa berupa
pemaksaan pemahaman keagamaan yang sempit dan eksklusif kepada orang lain, tanpa
memperhitungkan keragaman interpretasi dan praktik yang ada (Muwaffiq Jufri, 2021).

56



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Sebaliknya, moderasi beragama menekankan pada inklusivitas, toleransi, dan penerimaan terhadap
perbedaan, serta mempromosikan perdamaian dan keadilan dalam masyarakat. Seperti yang
dinyatakan oleh Nabi Muhammad SAW dalam salah satu hadisnya, "Sebaik-baik urusan adalah
yang tengah-tengah," yang menegaskan pentingnya keseimbangan dan moderasi dalam menjalani
kehidupan (Muhammad Abu Zahroh, 1987).

Prinsip utama dari moderasi beragama adalah tawazun (keseimbangan). Prinsip ini
mengajarkan umat Islam untuk mencapai keseimbangan antara kebutuhan spiritual dan material,
antara kewajiban individu dan masyarakat, serta antara hak dan tanggung jawab. Dalam konteks
beragama, tawazun berarti tidak berlebihan dalam beribadah sehingga melupakan tanggung jawab
sosial, atau sebaliknya, terlalu terfokus pada urusan dunia sehingga mengabaikan kewajiban
spiritual (Abiyyah Naufal Maulana, 2023). Misalnya, dalam praktik puasa, Islam mengajarkan
umatnya untuk menahan diri dari makan dan minum dari fajar hingga matahari terbenam, namun
tetap ada keseimbangan yang harus dijaga agar tidak membahayakan kesehatan tubuh. Ini
menunjukkan bahwa Islam tidak hanya peduli pada aspek spiritual, tetapi juga pada kesejahteraan
fisik dan emosional umatnya.

Prinsip ta'adul (keadilan) juga menjadi landasan penting dalam moderasi beragama.
Keadilan dalam Islam berarti memberikan hak kepada yang berhak dan menempatkan sesuatu pada
tempatnya. Prinsip ini menuntut umat Islam untuk berlaku adil dalam segala aspek kehidupan,
termasuk dalam beragama. Ta'adul menekankan bahwa setiap individu harus diperlakukan dengan
adil, tanpa diskriminasi, baik berdasarkan agama, ras, atau latar belakang sosial (Muchotob
Hamzah, 2017). Dalam konteks beragama, keadilan ini tercermin dalam penghormatan terhadap
keyakinan dan praktik orang lain, serta dalam perlakuan yang adil terhadap alam dan lingkungan.
Keadilan terhadap lingkungan, misalnya, berarti bahwa manusia harus menjaga dan merawat bumi,
tidak mengeksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, dan tidak merusak ekosistem yang ada.
Dalam Al-Qur'an, Allah berfirman, "Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku
adil" (QS. Al-Hujurat: 9), yang menunjukkan betapa pentingnya prinsip keadilan dalam Islam.

Prinsip tasamuh (toleransi) adalah elemen kunci lainnya dalam moderasi beragama.
Toleransi mengajarkan umat Islam untuk hidup berdampingan dengan damai di tengah keragaman
budaya, agama, dan pandangan hidup. Ini berarti bahwa seseorang harus menghormati hak orang
lain untuk beribadah sesuai dengan keyakinan mereka, serta menghargai perbedaan pendapat dan
praktik yang ada dalam masyarakat. Toleransi juga mencakup sikap menerima perbedaan dan tidak
memaksakan keyakinan atau praktik tertentu kepada orang lain (Abiyyah Naufal Maulana, 2023).
Dalam konteks global yang semakin pluralistik, prinsip tasamuh menjadi semakin penting sebagai
landasan untuk membangun perdamaian dan harmoni di antara berbagai kelompok agama dan
etnis.

Prinsip lain yang mendasari moderasi beragama adalah musyawarah (bermusyawarah).
Islam mengajarkan pentingnya mengambil keputusan secara kolektif melalui diskusi dan
pertimbangan bersama (Muchotob Hamzah, 2017). Prinsip ini relevan dalam kehidupan sehari-hari,
baik dalam urusan pribadi, keluarga, maupun dalam urusan masyarakat. Dalam konteks beragama,
musyawarah mendorong umat Islam untuk mencapai kesepakatan dalam hal-hal yang terkait
dengan interpretasi ajaran agama atau pelaksanaan ritual keagamaan. Ini berarti bahwa tidak ada
satu individu atau kelompok yang memiliki otoritas mutlak dalam menafsirkan ajaran agama,
melainkan keputusan diambil berdasarkan konsensus yang dicapai melalui musyawarah yang adil
dan terbuka. Dalam Al-Qur'an, Allah berfirman, "Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam

57



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

urusan itu" (QS. Ali 'Imran: 159), yang menegaskan pentingnya prinsip musyawarah dalam
kehidupan umat Islam.

Selain itu, prinsip al-akhlaq al-karimah (akhlak mulia) juga menjadi pilar utama dalam
moderasi beragama. Islam sangat menekankan pentingnya memiliki akhlak yang baik, seperti sikap
sabar, jujur, rendah hati, dan berbuat baik kepada sesama makhluk. Akhlak mulia ini menjadi dasar
dalam membentuk karakter umat Islam yang moderat, yang tidak hanya menjalankan ajaran agama
dengan benar, tetapi juga memperlakukan orang lain dengan kebaikan dan rasa hormat (Imam
Pamungkas, 2023). Dalam konteks ini, moderasi beragama mengajarkan umat Islam untuk menjaga
sikap dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai moral yang luhur, baik dalam kehidupan pribadi,
keluarga, maupun dalam hubungan sosial.

Prinsip-prinsip moderasi beragama ini tidak hanya relevan dalam konteks individu, tetapi
juga memiliki implikasi yang luas dalam skala sosial dan global. Dalam konteks masyarakat,
moderasi beragama dapat berfungsi sebagai penyeimbang dalam menghadapi berbagai tantangan,
seperti ekstremisme, konflik antaragama, dan krisis lingkungan (M. Thoyibi dan Yayah Khisbiyah
(ed.), 2017). Dengan mengadopsi pendekatan yang moderat, masyarakat dapat membangun
hubungan yang harmonis dan saling menghargai di tengah perbedaan, serta menciptakan
lingkungan yang aman dan damai bagi semua pihak. Lebih jauh lagi, dalam konteks global,
moderasi beragama dapat menjadi landasan untuk kerjasama internasional dalam mempromosikan
perdamaian, keadilan, dan keberlanjutan.

Oleh karena itu, moderasi beragama merupakan konsep yang sangat penting dalam Islam,
yang tidak hanya mengatur cara beragama yang seimbang dan adil, tetapi juga memberikan
panduan untuk menjalani kehidupan yang harmonis dan berkelanjutan di dunia yang semakin
kompleks ini. Dengan mengamalkan prinsip-prinsip moderasi beragama, umat Islam dapat
berkontribusi positif dalam membangun masyarakat yang inklusif, adil, dan ramah lingkungan,
yang pada akhirnya akan membawa kedamaian dan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia.

Menurut Kementerian Agama Republik Indonesia, prinsip-prinsip moderasi beragama
dirumuskan untuk memandu umat beragama agar dapat menjalankan ajaran agama dengan sikap
yang seimbang, toleran, dan inklusif. Prinsip-prinsip ini diharapkan dapat memperkuat kerukunan
antarumat beragama serta mencegah munculnya ekstremisme dan radikalisme yang dapat
mengganggu kehidupan berbangsa dan bernegara. Berikut adalah beberapa prinsip moderasi
beragama yang diuraikan olen Kementerian Agama (Edi Junaedi, 2019):

1. Komitmen Kebangsaan:

Prinsip ini menekankan pentingnya menjunjung tinggi semangat kebangsaan dan kesetiaan
terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Komitmen kebangsaan berarti bahwa
praktik beragama harus sejalan dengan cita-cita nasional, yaitu menjaga persatuan dan kesatuan
bangsa. Moderasi beragama mendorong umat beragama untuk tidak mempolitisasi agama untuk
tujuan yang dapat memecah belah bangsa.

2. Toleransi:

Toleransi adalah sikap menghormati dan menghargai perbedaan, baik dalam hal keyakinan,
praktik keagamaan, maupun pandangan hidup. Prinsip ini mengajarkan umat beragama untuk hidup
berdampingan secara damai di tengah keragaman dan tidak memaksakan keyakinan atau cara hidup

58



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

tertentu kepada orang lain. Toleransi juga melibatkan sikap menghormati hak-hak individu dalam
menjalankan keyakinan agamanya.

3. Anti Kekerasan:

Prinsip ini menegaskan bahwa kekerasan, baik verbal maupun fisik, tidak dapat dibenarkan
dalam praktik beragama. Moderasi beragama mengutuk segala bentuk kekerasan atas nama agama
dan mendorong penyelesaian masalah melalui dialog dan cara-cara damai. Anti kekerasan berarti
menolak ekstremisme, radikalisme, dan tindakan terorisme yang mengatasnamakan agama.

4. Akomodatif terhadap Kebudayaan Lokal:

Moderasi beragama menghargai keberagaman budaya dan tradisi lokal yang ada di
Indonesia. Prinsip ini mengakui bahwa praktik keagamaan bisa berinteraksi dengan budaya lokal
tanpa harus kehilangan esensi ajaran agama itu sendiri. Sikap akomodatif terhadap kebudayaan
lokal bertujuan untuk memperkaya kehidupan beragama tanpa harus menghapus identitas budaya
yang ada di masyarakat.

Kelima prinsip ini diharapkan dapat menjadi pedoman bagi umat beragama di Indonesia
dalam menjalani kehidupan beragama yang harmonis, menjunjung tinggi persatuan, dan menjauhi
segala bentuk ekstremisme. Dengan berpegang pada prinsip-prinsip ini, moderasi beragama tidak
hanya berkontribusi pada ketenangan dalam kehidupan beragama tetapi juga pada stabilitas sosial
dan politik di Indonesia.

Peran Al-Qur'an dalam Pembentukan Etika Lingkungan Tambang

Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam bukan hanya panduan spiritual, tetapi juga
mencakup ajaran-ajaran yang menyentuh seluruh aspek kehidupan, termasuk bagaimana manusia
berinteraksi dengan lingkungan. Salah satu aspek yang relevan dengan pembahasan kontemporer
adalah etika lingkungan dalam konteks eksploitasi sumber daya alam, khususnya pertambangan.
Pertambangan, sebagai aktivitas yang berdampak signifikan terhadap lingkungan, membutuhkan
panduan etis agar tidak merusak keseimbangan ekosistem yang telah diciptakan Allah SWT.

Dalam hal ini, Al-Qur'an memberikan prinsip-prinsip dasar yang dapat dijadikan pedoman
untuk membentuk etika lingkungan dalam kegiatan pertambangan.

Islam menempatkan manusia sebagai khalifah di bumi, yang memiliki tugas untuk menjaga
dan mengelola alam dengan penuh tanggung jawab. Firman Allah dalam Al-Qur'an menegaskan
hal ini:

PR L A TR R RPN <. 8 et G 1 - . o &ST s 2T -t - e s

Dl al) s T a8 e 15185 gSla () 5888 Y G HYT AT e sl 5o
"Dia-lah yang menjadikan bumi itu mudah bagi kamu, maka berjalanlah di segala penjurunya dan
makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Dan hanya kepada-Nya-lah kamu (kembali setelah)
dibangkitkan." (QS. Al-Mulk: 15).

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah telah menjadikan bumi dan segala isinya, termasuk
sumber daya alam seperti mineral dan logam, untuk dimanfaatkan oleh manusia. Namun, manfaat
tersebut tidak boleh disalahgunakan atau dieksploitasi secara berlebihan yang dapat menyebabkan
kerusakan. Ibnu Katsir, dalam tafsirnya, menjelaskan bahwa "berjalan di segala penjuru bumi*
bukan hanya tentang eksplorasi dan pemanfaatan, tetapi juga mencakup kewajiban menjaga

59



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

keseimbangan alam dan tidak merusak bumi yang telah diciptakan Allah dengan sempurna (Isma’il
Ibn Umar Ibn Katsir, 1419).

Kerusakan yang diakibatkan oleh aktivitas manusia, termasuk dalam bidang pertambangan,
dikecam dalam Al-Qur'an. Allah SWT memperingatkan umat manusia agar tidak merusak bumi
setelah Dia memperbaikinya:

Tow R 3 a'o’,.,ﬂf @ C P o7 & 807 _ P Yo -0 - . o ST . 2 24 >

ué\:_\..))/ﬂfm\ ea ) ul i LLALJI?P c)sd‘)\.eﬂml Aa.\ua)‘){\ éb@m \}[j

- ./ ° ;i“’

"Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) memperbaikinya dan

berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut (tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan).

Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat kepada orang-orang yang berbuat kebaikan." (QS. Al-
A’raf: 56).

Ayat ini menggarisbawahi pentingnya menjaga bumi dari kerusakan yang dapat
ditimbulkan oleh aktivitas manusia yang tidak bertanggung jawab. Tafsir Anwar al-Tanzil wa Al-
Asrar al-Ta 'wil menekankan bahwa "kerusakan™ di sini mencakup segala bentuk tindakan yang
merusak keseimbangan alam, baik itu pencemaran, deforestasi, atau penambangan yang tidak
berkelanjutan (Imam Al-Baidhawi, 1418; 313). Dalam konteks pertambangan, ini berarti bahwa
umat Islam dituntut untuk menerapkan praktik pertambangan yang bertanggung jawab, yang tidak
hanya fokus pada keuntungan ekonomi tetapi juga memperhatikan dampak jangka panjang
terhadap lingkungan.

Etika lingkungan dalam Islam juga menekankan pentingnya keadilan dalam pengelolaan
sumber daya alam. Allah SWT berfirman:

- % R co FpL (&
J..‘tsg 2\‘_133; ;:Z;u: ds h;\

"Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu menurut ukuran.” (QS. Al-Qamar: 49).

Ayat ini mengingatkan manusia bahwa segala sesuatu di alam ini diciptakan dengan ukuran
dan takaran yang sempurna. Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa Allah telah menempatkan setiap
elemen alam dengan ukuran dan keseimbangan yang tepat, yang jika diganggu, akan menimbulkan
kerusakan (Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 446). Dalam konteks pertambangan, ini dapat
diterjemahkan sebagai perlunya menjaga keseimbangan antara eksploitasi sumber daya alam
dengan pelestarian lingkungan. Pertambangan yang tidak memperhatikan keseimbangan ini, seperti
penambangan yang merusak tanah, air, dan udara, adalah tindakan yang tidak sesuai dengan prinsip
keadilan dalam Islam.

Selain itu, Al-Qur'an juga mengajarkan konsep amanah (tanggung jawab) yang kuat dalam
pengelolaan sumber daya alam. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an:

lelas 5 lehe SR 5 Lalads o (il Jladls ()15 o gl e BT i )

¥sea Ulh 5849 5 Gyl
"Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi dan gunung-gunung, maka
semuanya enggan untuk memikul amanat itu dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan

60



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

dipikullah amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat zalim dan amat bodoh.” (QS.
Al-Ahzab: 72).

Ayat ini menegaskan bahwa manusia telah diberikan amanah oleh Allah untuk menjaga
bumi dan segala isinya. Tafsir Al-Mawardi menjelaskan bahwa amanah ini mencakup tanggung
jawab besar untuk menjaga alam dan tidak mengeksploitasinya dengan cara yang merusak (Imam
Al-Mawardi, 1999; 100). Dalam konteks pertambangan, amanah ini berarti bahwa kegiatan
pertambangan  harus  dilakukan dengan = memperhatikan dampak lingkungan  dan
mengimplementasikan praktik-praktik yang ramah lingkungan. Pengelolaan tambang harus
dilakukan dengan hati-hati, memastikan bahwa alam tidak dirusak secara permanen dan bahwa
proses rehabilitasi lingkungan dilakukan setelah penambangan selesai.

Konsep tanggung jawab ini juga tercermin dalam hadis Nabi Muhammad SAW, yang
diriwayatkan oleh Imam Muslim: "Barangsiapa yang menebang pohon bidara, Allah akan
menjatuhkan kepalanya ke dalam neraka." (HR. Abu Daud, Nomor 4561) Hadis ini menunjukkan
betapa pentingnya menjaga alam dan melarang perusakan tanpa alasan yang jelas. Jika menebang
pohon secara sembarangan saja dilarang, apalagi dengan kegiatan pertambangan yang memiliki
dampak besar terhadap lingkungan.

Islam juga mengajarkan bahwa manusia harus bertindak dengan hikmah (kebijaksanaan)
dalam mengelola alam. Al-Qur'an menegaskan:

s & £ _3 LB Pl . uz Lo< “énm:./a PN _ [ P & o o
I lsh W) S0 Ly & 108K 10 o) 2e8 LKA &%) ey ¢ LD (e AaSadl %)
£ ? ?

"Dia memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan barangsiapa yang diBerikan
hikmah, sungguh ia telah diberikan kebaikan yang banyak. Dan tak ada yang dapat mengambil
pelajaran kecuali orang-orang yang berakal." (QS. Al-Bagarah: 269).

Hikmah dalam pengelolaan tambang berarti mengambil keputusan yang bijaksana dan
berdasarkan ilmu pengetahuan, mempertimbangkan dampak ekologis, sosial, dan ekonomi dari
aktivitas pertambangan. Umat Islam didorong untuk menggunakan teknologi yang lebih bersih dan
mengadopsi praktik pertambangan yang berkelanjutan, yang tidak hanya memberikan manfaat
ekonomi tetapi juga menjaga keseimbangan alam. Ini sejalan dengan tafsir Al-Muyassar yang
menjelaskan bahwa hikmah adalah kemampuan untuk melihat akibat jangka panjang dari tindakan
dan memilih jalan yangd paling bermanfaat dan paling sedikit menimbulkan kerugian (Salih lbn
‘Abd Al-‘Aziz Ibn Muhammad Ali Syaikh, 1481; 349).

Secara keseluruhan, peran Al-Quran dalam pembentukan etika lingkungan, khususnya
dalam konteks pertambangan, adalah sangat penting. Al-Qur'an memberikan panduan yang
komprehensif tentang bagaimana manusia harus memperlakukan bumi, dengan menekankan pada
prinsip keadilan, keseimbangan, tanggung jawab, dan kebijaksanaan. Dengan mengikuti ajaran Al-
Qur'an, umat Islam dapat mengembangkan etika lingkungan yang kuat yang memastikan bahwa
kegiatan pertambangan dilakukan dengan cara yang bertanggung jawab, adil, dan berkelanjutan,
sehingga keberkahan dari sumber daya alam dapat dinikmati oleh generasi sekarang dan yang akan
datang tanpa merusak alam yang telah Allah titipkan kepada manusia sebagai makhluk yang
sempurna.

61



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Sinergi antara Ajaran Moderasi Beragama dan Etika Lingkungan Pertambangan

Di era modern ini, eksploitasi sumber daya alam, khususnya di sektor pertambangan,
sering kali menjadi isu yang kompleks dan menimbulkan kontroversi. Di satu sisi, kegiatan
pertambangan merupakan aktivitas ekonomi yang penting untuk memenuhi kebutuhan industri dan
masyarakat. Namun, di sisi lain, praktik-praktik pertambangan yang tidak bertanggung jawab dapat
mengakibatkan kerusakan lingkungan yang parah, mengancam keseimbangan ekosistem, dan
menyebabkan dampak sosial yang merugikan (Fransina Latumahina, dkk, 2019; 29). Dalam
konteks ini, ajaran moderasi beragama dalam Islam menawarkan solusi etis yang dapat dijadikan
panduan untuk menjaga keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan pelestarian lingkungan.

Islam, melalui konsep moderasi beragama atau wasathiyah, menganjurkan umatnya untuk
menghindari ekstremisme dalam segala bentuk, termasuk dalam pengelolaan sumber daya alam.
Moderasi beragama mengajarkan prinsip keseimbangan (tawazun), keadilan (‘adl), dan tanggung
jawab (amanah) dalam setiap aspek kehidupan. Dalam konteks pertambangan, prinsip-prinsip ini
sangat relevan untuk memastikan bahwa eksploitasi sumber daya alam dilakukan secara
bertanggung jawab dan berkelanjutan, tanpa mengorbankan kelestarian lingkungan dan
kesejahteraan masyarakat.

Al-Qur'an mengajarkan bahwa manusia diciptakan sebagai khalifah di bumi, dengan tugas
untuk menjaga dan mengelola alam secara bijaksana. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an
menegaskan hal ini:

Lt A (e U3 150 2 m&;uajy\@dgg@\mqudmb
sl Y L AT ) 06 2 Gl il Sl mnd AT Ll dlitg

"Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: 'Sesungguhnya Aku hendak
menjadikan seorang khalifah di muka bumi.' Mereka berkata: 'Mengapa Engkau hendak
menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan
menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan
Engkau?' Tuhan berfirman: 'Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.™ (QS.
Al-Bagarah: 30).

Ayat ini menegaskan bahwa manusia diberi tanggung jawab besar sebagai pengelola bumi,
yang meliputi kewajiban untuk menjaga lingkungan dan menghindari kerusakan. Tafsir lbnu Katsir
menjelaskan bahwa ayat ini mengandung peringatan bagi manusia agar tidak menyalahgunakan
kekuasaan yang diberikan Allah untuk merusak bumi. Dalam konteks pertambangan, ini berarti
bahwa kegiatan pertambangan harus dilakukan dengan cara yang tidak merusak alam dan tetap
memperhatikan keberlanjutan lingkungan (Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 46).

Moderasi beragama juga menekankan pentingnya tawazun atau keseimbangan, yang
tercermin dalam berbagai ajaran Islam. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an:

O el piass lgady Ll
"Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan keseimbangan (keseimbangan)." (QS. Ar-
Rahman: 7).

62



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Ayat ini menggambarkan bahwa Allah menciptakan alam semesta ini dengan
keseimbangan yang sempurna, dan manusia harus menjaga keseimbangan ini dalam setiap tindakan
yang mereka lakukan. Tafsir Anwar al-Tanzil wa Al-Asrar al-Ta'wil menegaskan bahwa
"keseimbangan” dalam ayat ini bukan hanya mengacu pada tatanan alam, tetapi juga pada
keseimbangan dalam tindakan manusia, termasuk dalam mengelola sumber daya alam (Imam Al-
Baidhawi, 1418; 90). Oleh Kkarena itu, praktik pertambangan harus dilakukan dengan
mempertimbangkan keseimbangan antara pemanfaatan sumber daya dan pelestarian lingkungan.
Kegagalan untuk menjaga keseimbangan ini akan membawa dampak negatif yang luas, termasuk
kerusakan ekosistem, bencana alam, dan penurunan kualitas hidup.

Selain keseimbangan, konsep keadilan (‘adl) juga sangat penting dalam ajaran moderasi
beragama dan relevan dengan etika lingkungan pertambangan. Allah SWT berfirman:

%0

5 Gy Ry olaadll e gty (il o3 oy malis Osdl il i gy

O3 %% eﬁﬂ eﬁm-ﬁ
"Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada
kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi
pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.” (QS. An-Nahl: 90).

Keadilan dalam konteks ini berarti bahwa setiap tindakan manusia, termasuk dalam
kegiatan ekonomi seperti pertambangan, harus dilakukan dengan adil, tidak hanya kepada sesama
manusia tetapi juga kepada alam dan lingkungan. Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa keadilan
yang diperintahkan Allah meliputi keadilan dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam
pengelolaan sumber daya alam. Praktik pertambangan yang adil adalah praktik yang tidak hanya
mengejar keuntungan ekonomi tetapi juga memperhatikan kesejahteraan masyarakat dan
kelestarian lingkungan ((Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 440). Keadilan ini juga menuntut agar
hasil-hasil dari pertambangan dinikmati oleh seluruh masyarakat dan bukan hanya oleh segelintir
orang atau korporasi.

Selain keadilan, ajaran Islam juga menekankan pentingnya tanggung jawab (amanah)
dalam mengelola alam. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an:

" galad 2l 5 2809l 155 5455 O 5k 505 T 55 A5 Y T shale ol il
"Wabhai orang-orang yang berlman janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul-Nya dan (juga)
janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu
mengetahui.” (QS. Al-Anfal: 27).

Ayat ini mengingatkan bahwa segala amanah, termasuk tanggung jawab dalam mengelola
alam, harus dijaga dengan penuh kesadaran dan kehati-hatian. Tafsir Al-Muyassar menegaskan
bahwa amanah ini mencakup segala hal yang dipercayakan Allah kepada manusia, termasuk bumi
dan sumber daya alamnya. Dalam konteks pertambangan, tanggung jawab ini berarti bahwa umat
Islam harus memastikan bahwa eksploitasi sumber daya alam dilakukan dengan cara yang tidak
merugikan alam dan generasi mendatang (Salih Ibn ‘Abd Al-‘Aziz Ibn Muhammad Ali Syaikh,
1481; 99). Setiap tindakan yang merusak lingkungan atau mengeksploitasi sumber daya secara
berlebihan dianggap sebagai pengkhianatan terhadap amanah yang diberikan Allah.

63



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Pemikiran ini juga didukung oleh pandangan berbagai tokoh Muslim dan ilmuwan yang
menekankan pentingnya integrasi antara ajaran agama dan etika lingkungan. Seyyed Hossein Nasr,
seorang filsuf Muslim terkemuka, dalam bukunya "Man and Nature: The Spiritual Crisis of
Modern Man", menyatakan bahwa salah satu krisis terbesar yang dihadapi umat manusia saat ini
adalah krisis lingkungan, yang berakar pada pemisahan antara spiritualitas dan pengelolaan alam.
Nasr berpendapat bahwa solusi untuk Krisis ini adalah dengan kembali kepada ajaran-ajaran
spiritual yang menempatkan manusia sebagai bagian dari alam, bukan sebagai penguasanya
(Seyyed Hossein Nasr, 1997; 130). Dalam konteks moderasi beragama, pandangan ini sangat
relevan karena mengingatkan umat Islam bahwa eksploitasi sumber daya alam harus dilakukan
dengan kesadaran spiritual dan tanggung jawab moral.

Lebih lanjut, Yusuf Al-Qaradawi, dalam karyanya "Ri’ayah al-Bi’ah Fi Syari’ah Al-Islam",
menegaskan bahwa Islam memiliki panduan yang jelas dalam menjaga keseimbangan antara
kebutuhan manusia dan pelestarian alam. Menurut Al-Qaradawi, moderasi beragama tidak hanya
menuntut keseimbangan dalam ibadah dan sosial, tetapi juga dalam hubungan manusia dengan
alam. Beliau menekankan bahwa setiap Muslim memiliki tanggung jawab untuk menjaga alam dan
menghindari segala bentuk kerusakan yang dapat ditimbulkan oleh aktivitas manusia, termasuk
dalam bidang pertambangan (Yusuf Al-Qaradawi, 1969; 89).

Dalam rangka mewujudkan sinergi antara ajaran moderasi beragama dan etika lingkungan
pertambangan, umat Islam perlu mengambil langkah-langkah konkret yang berlandaskan pada
prinsip-prinsip yang telah diajarkan dalam Al-Qur'an dan dijelaskan oleh para ulama (Endi Aulia
Garadian, 2014). Langkah-langkah tersebut mencakup: Mengintegrasikan Prinsip Keadilan dalam
Pengelolaan Sumber Daya, Menerapkan Praktik Pertambangan Berkelanjutan, Meningkatkan
Kesadaran Lingkungan Berdasarkan Ajaran Islam, Kolaborasi antara Pemerintah, Lembaga
Keagamaan, dan Industri, Pengembangan Fatwa dan Kebijakan yang Mendukung Etika
Lingkungan dan Promosi Teknologi Ramah Lingkungan.

Implementasi Moderasi Beragama dalam Pengelolaan Tambang

Dalam era globalisasi dan industrialisasi yang semakin pesat, pengelolaan sumber daya
alam, khususnya tambang, memerlukan pendekatan yang cermat dan berimbang. Dalam konteks
ini, ajaran moderasi beragama dalam Islam, atau wasathiyah, menjadi prinsip penting yang dapat
diterapkan untuk memastikan bahwa eksploitasi sumber daya tambang dilakukan dengan cara yang
bertanggung jawab dan berkelanjutan (Ali Iskandar, 2023; 10). Moderasi beragama mengajarkan
kita untuk menghindari ekstremisme dan mencari keseimbangan dalam setiap aspek kehidupan,
termasuk dalam pengelolaan lingkungan dan sumber daya alam.

Islam menempatkan moderasi sebagai prinsip dasar dalam segala hal, termasuk dalam
pengelolaan tambang. Konsep moderasi ini mencakup keseimbangan, keadilan, dan tanggung
jawab. Dalam konteks pertambangan, prinsip-prinsip ini dapat diimplementasikan dengan cara
yang mencakup pemanfaatan sumber daya secara efisien tanpa mengabaikan dampak lingkungan
dan sosial.

1. Keseimbangan dalam Pengelolaan Sumber Daya

Al-Qur'an mengajarkan bahwa Allah menciptakan bumi dengan keseimbangan yang
sempurna. Konsep ini dapat ditemukan dalam firman Allah:

64



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73
O ol g 35 gzt ) sl 5

"Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan keseimbangan (keseimbangan)." (QS. Ar-
Rahman: 7).

Ayat ini menekankan pentingnya keseimbangan yang diciptakan oleh Allah dalam seluruh
ciptaan-Nya, termasuk alam semesta dan sumber daya alam. Keseimbangan ini harus
dipertahankan oleh manusia, termasuk dalam kegiatan pertambangan. Tafsir Anwar al-Tanzil wa
Al-Asrar al-Ta 'wil menjelaskan bahwa "keseimbangan™ ini mencakup seluruh aspek kehidupan,
dan manusia dituntut untuk menjaga keseimbangan ini dalam semua tindakan mereka (Imam Al-
Baidhawi, 1418; 190). Dalam praktik pertambangan, ini berarti bahwa eksploitasi sumber daya
harus dilakukan dengan cara yang tidak merusak lingkungan atau mengganggu keseimbangan
ekologis. Misalnya, proses penambangan harus direncanakan dengan hati-hati untuk
meminimalkan dampak negatif terhadap tanah, air, dan udara, serta memastikan bahwa kegiatan
tersebut tidak menyebabkan kerusakan yang tidak dapat diperbaiki.

2. Keadilan dalam Pemanfaatan Sumber Daya
Keadilan adalah prinsip penting dalam moderasi beragama, yang juga diterapkan dalam
pengelolaan tambang. Allah SWT berfirman:

O (aally Rualiy Ll ce gy adal b el YTy Judly Sal Al )

O3)S3 aSlal 2Kl
"Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada
kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi

pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.” (QS. An-Nahl: 90).

Keadilan dalam konteks ini mencakup cara pengelolaan tambang yang tidak hanya
memperhatikan keuntungan ekonomi tetapi juga kesejahteraan masyarakat dan kelestarian
lingkungan. Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa keadilan yang diperintahkan Allah mencakup
keadilan sosial, ekonomi, dan lingkungan. Dalam pengelolaan tambang, ini berarti perusahaan
tambang harus memastikan bahwa aktivitas mereka tidak menimbulkan ketidakadilan terhadap
masyarakat sekitar atau merusak lingkungan secara signifikan (Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419;
590). Misalnya, perusahaan harus menyediakan kompensasi yang adil kepada masyarakat yang
terdampak, serta memastikan bahwa kegiatan tambang tidak mengancam kesehatan dan
keselamatan warga setempat.

3. Tanggung Jawab dan Amanah
Ajaran Islam juga menekankan pentingnya tanggung jawab (amanah) dalam segala
tindakan manusia. Allah SWT berfirman:

2 s -

OsAlad gl 5 &aial 1385855 O 5Ll 5 4 158,85 Y Tskale Gall il

65



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

"Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul-Nya dan (juga)
janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu
mengetahui.” (QS. Al-Anfal: 27).

Tanggung jawab ini mencakup pengelolaan sumber daya alam, termasuk dalam konteks
pertambangan. Tafsir Al-Muyassar menegaskan bahwa amanah ini mencakup segala hal yang
dipercayakan Allah kepada manusia, termasuk bumi dan isinya (Salih Ibn ‘Abd Al-‘Aziz Ibn
Muhammad Ali Syaikh, 1481; 88). Dalam konteks pertambangan, ini berarti bahwa perusahaan
tambang dan pemerintah harus memastikan bahwa mereka bertindak dengan penuh tanggung jawab
terhadap lingkungan dan masyarakat. Setiap tindakan yang diambil dalam pengelolaan tambang
harus dilakukan dengan kesadaran penuh akan dampaknya dan komitmen untuk meminimalkan
kerusakan yang mungkin timbul.

4. Implementasi Praktis Moderasi Beragama dalam Pengelolaan Tambang
Untuk mengimplementasikan moderasi beragama dalam pengelolaan tambang, beberapa
langkah praktis dapat diambil:

Penggunaan Teknologi Ramah Lingkungan

Penerapan teknologi yang ramah lingkungan adalah salah satu cara untuk menjaga
keseimbangan dan keadilan dalam pengelolaan tambang. Teknologi ini dapat membantu
mengurangi dampak negatif dari aktivitas penambangan, seperti pencemaran udara dan air, serta
kerusakan tanah (Ahmad Redi, 2022; 42). Contohnya termasuk teknologi pemulihan lahan, sistem
pengolahan limbah yang efisien, dan penggunaan energi terbarukan.

Keterlibatan Masyarakat dan Transparansi

Keterlibatan masyarakat setempat dalam proses pengambilan keputusan dan transparansi
dalam laporan lingkungan adalah kunci untuk memastikan keadilan dan tanggung jawab (Balqis
Mira Firdausy, 2024). Perusahaan tambang harus melibatkan masyarakat dalam perencanaan dan
implementasi proyek tambang serta menyediakan informasi yang jelas tentang dampak lingkungan
dan langkah-langkah mitigasi yang diambil.

Rehabilitasi Lahan dan Pemulihan Ekosistem

Setelah aktivitas penambangan selesai, perusahaan tambang harus melakukan rehabilitasi
lahan dan pemulihan ekosistem untuk mengembalikan fungsi ekologisnya (Suharno, dkk, 2021; 2).
Ini termasuk penanaman kembali vegetasi, pembersihan kontaminasi, dan restorasi habitat alami.

Pendidikan dan Kesadaran Lingkungan

Pendidikan tentang pentingnya moderasi beragama dan etika lingkungan harus
ditanamkan di kalangan pelaku industri dan masyarakat (Neni, dkk, 2018; 144)). Program pelatihan
dan kampanye kesadaran dapat membantu meningkatkan pemahaman tentang tanggung jawab
lingkungan dan mempromosikan praktik pertambangan yang berkelanjutan.

4. Kesimpulan

66



Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Visi moderasi beragama dalam pengelolaan tambang memerlukan penerapan prinsip-
prinsip keseimbangan, keadilan, dan tanggung jawab sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur'an.
Dengan mengadopsi teknologi ramah lingkungan, melibatkan masyarakat dalam pengambilan
keputusan, melakukan rehabilitasi lahan, dan meningkatkan kesadaran lingkungan, umat Islam
dapat memastikan bahwa aktivitas pertambangan dilakukan dengan cara yang sesuai dengan ajaran
agama dan bertanggung jawab terhadap lingkungan. Prinsip-prinsip ini, jika diterapkan dengan
konsisten, akan membantu mencapai tujuan moderasi beragama dan memastikan bahwa eksploitasi
sumber daya alam tidak merugikan bumi dan generasi mendatang.

REFERENSI

Al-Baidhawi, Imam, Anwar al-Tanzil wa Al-Asrar al-Ta 'wil, Beirut: Dar lhya al-Turats Al-*Arabi,
1418 H.

Al-Mawardi, Imam, Tafsir An-Nukat Al- ‘Uyun, Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Timiyyah, 1999.

Al-Qaradawi, Yusuf, Ri’ayah al-Bi’ah Fi Syari’ah Al-Islam, Mesir: Dar al-Qahirah, 1969.

Diavano, Adam, “Program Eco-Pesantren Berbasis Kemitraan sebagai Upaya Memasyarakatkan
Isu-isu Lingkungan melalui Pendidikan”, dalam Jurnal Litbang Sukowati, vol. 5, no. 2,
2022.

Falahi, Kamil, dan Mukhoyyaroh. 2019. Nilai-nilai humanisme dalam menjaga harmonisasi
keragaman masyarakat. Jurnal Prosiding seminar nasional LKK Unpam. 978-602.5867-67-
5. http://openjournal.unpam.ac.id/index.php/psnlkk/ article/view/4629

Faizin, Muhammad, “9 Ayat Al-Qur’an tentang Menjaga Lingkungan”, dalam NU Online, Sabtu, 4
November 2023.

Firdausy, Balqgis Mira, “Peartisipasi Publik dalam Sektor Pertambangan Indonesia”, dalam
iap2.or.id, diakses pada 9 Oktober 2024.

Garadian, Endi Aulia, “Tentang Muslim, Tambang dan Survei”, dalam ppim.uinjkt.ac.id, diakses
pada 9 Oktober 2014.

Hadiyanto, Andy, Nalar Kmoderasi Beragama dalam Diskusi Hadis Nabi, Jakarta: UNJ Press,
2023.

Hamzah, Muchotob, Pengantar Studi Aswaja An-Nahdliyah, Wonosobo: UNSIQ, 2017.

Irham, Muhammad, Pengantar llmu Pengetahuan, Aceh: Syiah Kuala University Press, 2021.

Iskandar, Ali, Jejak Moderasi Beragama dari Wilayah Gempa, Sukabumi: CV. Jejak, 2023.

Jufri, Muwaffig, Metode Penyelesaian Konflik Agama: Optik Hukum, HAM, dan Nilai Kearifan
Lokal, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2021.

Junaedi, Edi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kementerian Agama”, dalam Jurnal
Multikultural & Multireligius, vol. 18, no. 2, 2019.

Karim, Abdul, dkk, Belajar dari Leluhur: Manuskrip dan Tradisi Lisan sebagai Sumber
Pengetahuan Ekologi dan Mitigasi Bencana, Indramayu: Penerbit Adab, 2023.

67


http://openjournal.unpam.ac.id/index.php/psnlkk/

Al-Magrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang Vol 2. No. 2 Desember 2024
e-ISSN 3025-4787 hal. 53-73

Katsir, Isma’il Ibn Umar Ibn, Tafsir Ibn Katsir, Beirut: Dar Al-Kitab Al-‘Timiyyah, 1419 H.

Khisbhiyah, M. Thoyibi dan Yayah (ed.), Kontestasi Wacana Keislaman di Dunia Maya, Solo:
PSBPS, 2017.

Latumahina, Fransina, dkk, Respon Semut Terhadap Kerusakan Ekosistem Hutan di Pulau Kecil,
Bandung: Media Akselerasi, 2019.

Manzilati, Asfi, Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma, Metode dan Aplikasi, Malang:
Universitas Brawijaya, 2017.

Maulana, Abiyyah Naufal, Pendidikan Moderasi Beragama, Jakarta: Penerbit P41, 2023.

Munte, Hamzah Syahbana, Mengungkap Pola dan Hubungan dalam Data Teks, Padang: CV. Gita
Lentera, 2023.

Nartin, dkk, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: Cendekia Mulia Mandiri, 2024.

Nasr, Seyyed Hossein, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man, Nepal: ABC
International Group, 1997.

Nasr, Seyyed Hossein, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, California: ABC
International Group, 1997.

Nasution, Muhammad Syukri Albani, Analisis Magashid Syari’ah terhadap Moderasi Beragama
dan Preferensi Politik Warga Nahdliyyin, Medan: CV. Merdeka Kreasi Grup, 2021.

Neni, dkk, Model Pendidikan Agama Islam Berbasis Lingkungan, Jakarta: PT. Indragiri, 2018.

Pamungkas, Imam, Akhlak Muslim Modern: Membangun Karakter Generasi Muda, Jakarta: Marja,
2023.

Redi, Ahmad, Hukum Mineral dan Batu Bara, Malang: Rajawali Press, 2022.

Suharno, dkk, Fungsi Mikoriza Arbusukula Mempercepat Rehabilitasi Lahan Tambang,
Yogyakarta: UGM University, 2021.

Syaikh, Salih Ibn ‘Abd Al-‘Aziz Ibn Muhammad Ali, Tafsir Al-Muyassar, Madinah: Majma’ Malik
Fahd, 1481.

Tresya,, Dewi “Pantau Jejak Penebangan Hutan Ilegal Edisi Tujuh: Lima Wilayah Teratas untuk
Dipantau”, dalam wri.indonesia.org, 7 April 2020.

Winarno, Budi, Globalisasi: Peluang atau Ancaman bagi Indonesia, Jakarta: Erlangga, 2008.

Zahro, Muhammad Abu, Zuhrah at-Tafasir, Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1987.

Zulkarnaen, Moderasi Beragama dala, Perspektif Masyarakat Majemuk, Ponorogo: Uwais
Inspirasi Indonesia, 2019.

Zulkarnaen, Moderasi Beragama dalam Perspektif Masyarakat Majemuk, Bogor: Uwais Inspiring
Indonesia, 2024.

68



