
Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

53 
 

Visi Moderasi Beragama dan Tantangan Lingkungan: Menelaah Peran Al-Qur'an dalam 

Pembentukan Etika Lingkungan Pertambangan 

 
Lufaefi1), Lukita Fahriana2) 

 
1STAI Nurul Iman, Parung Bogor 

eepivanosky@gmail.com 
2UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

lukitafahriana01@gmail.com 

 
Artikel disubmit:12 November 2024  artikel direvisi: 15 Desember 2024, artikel diterima: 31 Desember  2024 

 

Abstrak 

Kajian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam peran Al-Qur'an dalam membentuk etika 

lingkungan pertambangan, terutama dalam konteks visi moderasi beragama. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif, dalam bentuk studi literatur dan dengan sifat kajian yang 

eksploratif serta analitik. Metode yang digunakan ialah metode analisis teks (co-wrods anality) 

yang berfokus pada pemahaman konsep-konsep kunci seperti khalifah (pengelola bumi), mizan 

(keseimbangan), dan fasad (kerusakan). Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Al-

Qur’an mewajibkan manusia menjaga bumi dari kerusakan yang dapat ditimbulkan oleh aktivitas 

manusia yang tidak bertanggung jawab, dan menerapkan praktik pertambangan yang bertanggung 

jawab, yang memperhatikan dampak jangka panjang terhadap lingkungan (Al-‘Araf: 56), manusia 

juga diberikan amanah menjaga bumi dan segala isinya,termasuk melakukan proses rehabilitasi 

lingkungan pasca pengelolahan tambang (Al-Ahzab: 72), dan mempertimbangkan dampak 

ekologis, sosial, dan ekonomi dari aktivitas pertambangan (Al-Baqarah: 269). Ketiga prinsip ini 

selaras dengan visi moderasi beragama yang mengajarkan prinsip tawazun (keseimbangan), ‘adl 

(keadilan), dan amanah (bijaksana). Dengan demikian pertambangan dapat dilakukan secara 

bertanggung jawab dan berkelanjutan, tanpa mengorbankan kelestarian lingkungan dan 

kesejahteraan masyarakat. 

 

Kata Kunci: Pertambangan, Moderasi Beragama, Etika Lingkungan, Al-Qur’an. 

 

Abstract 

This study aims to discuss the role of the Koran in shaping mining environmental ethics, especially 

in the context of a vision of religious moderation. This research uses a qualitative approach, in the 

form of a literature study and with an exploratory and analytical nature. The method used is a text 

analysis method (co-wrods analysis) which focuses on understanding key concepts such as khalifah 

(earth manager), mizan (balance), and amanah (damage). The results of this research show that 

the values of the Qur'an require humans to protect the earth from damage that can be caused by 

irresponsible human activities, and implement responsible mining practices, which pay attention to 

long-term impacts on the environment (Al-'Araf : 56), humans are also given the mandate to 

protect the earth and everything in it, including carrying out the environmental rehabilitation 

process after mining management (Al-Ahzab: 72), and considering the ecological, social and 

economic impacts of mining activities (Al-Baqarah: 269). These three principles are in line with 

mailto:eepivanosky@gmail.com
mailto:lukitafahriana01@gmail.com


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

54 
 

the vision of religious moderation which teaches the principles of tawazun (balance), 'adl (justice), 

and amanah (wise). In this way mining can be carried out responsibly and sustainably, without 

sacrificing environmental sustainability and community welfare.  

 

Keywords: Mining, Religious Moderation, Environmental Ethics, Al-Qur'an. 

 

1. PENDAHULUAN 

Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang pesat, dunia menghadapi tantangan 

lingkungan yang semakin kompleks. Pemanasan global, deforestasi, pencemaran, dan eksploitasi 

sumber daya alam yang berlebihan telah menciptakan krisis ekologi yang mengancam 

keberlanjutan planet ini. Tantangan lingkungan ini bukan hanya permasalahan teknis, tetapi juga 

menyangkut aspek moral dan etika, yang memerlukan pendekatan holistik untuk menemukan solusi 

yang berkelanjutan (Budi Winarno, 2008). Dalam konteks ini, agama memiliki peran yang 

signifikan, terutama dalam membentuk kesadaran etis umat manusia terhadap lingkungan. 

Moderasi Beragama atau wasathiyah dalam Islam adalah konsep yang menekankan 

keseimbangan, toleransi, dan jalan tengah dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam 

perlakuan terhadap alam. Moderasi beragama menghindari ekstremisme, baik dalam bentuk 

kekerasan maupun dalam bentuk eksploitasi sumber daya alam yang tak terkendali (Zulkarnaen, 

2024). Dalam konteks ini, penting untuk mengeksplorasi bagaimana visi moderasi beragama dapat 

berkontribusi pada pembentukan etika lingkungan yang berkelanjutan. 

Sebagai sumber utama ajaran Islam, Al-Qur'an memuat berbagai ajaran dan prinsip yang 

relevan dengan isu lingkungan. Al-Qur'an memberikan panduan moral dan etika bagi umat manusia 

dalam menjalankan amanah sebagai khalifah di bumi (Adam Diavano, 2022). Salah satu ayat yang 

menegaskan hal ini adalah dalam Surah Al-Baqarah ayat 30, di mana Allah berfirman: "Ingatlah 

ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, 'Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang 

khalifah di muka bumi.' Mereka berkata, 'Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi 

itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah...'" (QS. Al-Baqarah: 

30). Ayat ini menekankan tanggung jawab manusia untuk menjaga keseimbangan alam dan 

mencegah kerusakan (Muhammad Faizin, 2023). 

Namun, realitas di lapangan menunjukkan bahwa banyak umat Islam yang belum 

sepenuhnya memahami atau menerapkan prinsip-prinsip ini dalam kehidupan sehari-hari. 

Penelitian menunjukkan bahwa meskipun terdapat ajaran yang jelas mengenai pentingnya menjaga 

alam dalam Islam, masih banyak terjadi praktik yang merusak lingkungan, baik disebabkan oleh 

ketidaktahuan, ketidakpedulian, maupun oleh interpretasi yang kurang tepat terhadap ajaran agama. 

Salah satu contoh konkret adalah kasus pencemaran sungai di beberapa negara Muslim, di mana 

limbah industri dan rumah tangga dibuang secara sembarangan, merusak ekosistem dan 

mengancam kesehatan masyarakat. Fenomena ini mencerminkan perlunya upaya yang lebih serius 

dalam mendidik umat tentang pentingnya etika lingkungan yang didasarkan pada ajaran Al-Qur'an. 

Seyyed Hossein Nasr, seorang cendekiawan Muslim terkemuka, dalam karyanya "Man and 

Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man," menekankan bahwa krisis lingkungan yang dihadapi 

dunia saat ini adalah refleksi dari krisis spiritual yang lebih dalam. Menurut Nasr, modernitas telah 

memisahkan manusia dari alam, memandangnya sebagai objek yang dapat dieksploitasi tanpa batas 

(Seyyed Hossein Nasr, 1997). Ia berargumen bahwa solusi dari krisis ini tidak hanya terletak pada 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

55 
 

teknologi atau regulasi, tetapi juga pada pemulihan hubungan spiritual manusia dengan alam, yang 

dapat ditemukan dalam ajaran agama, termasuk dalam Islam. 

Dalam konteks moderasi beragama, tantangan terbesar adalah bagaimana 

mengartikulasikan visi ini dalam tindakan nyata yang dapat diadopsi oleh umat Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Al-Qur'an tidak hanya memberikan panduan spiritual, tetapi juga kerangka 

kerja etis yang kuat untuk melindungi lingkungan (Muhammad Irham, 2021). Misalnya, konsep 

mizan (keseimbangan) dalam Al-Qur'an mengajarkan bahwa alam ini diciptakan dengan 

keseimbangan yang sempurna, dan manusia sebagai khalifah bertanggung jawab untuk menjaga 

keseimbangan tersebut. Ketika manusia melanggar keseimbangan ini, bencana alam, degradasi 

lingkungan, dan krisis ekologi menjadi konsekuensi yang tak terelakkan (Abdul Karim, dkk, 2023). 

Namun demikian, penerapan visi moderasi beragama dalam etika lingkungan menghadapi 

berbagai tantangan, termasuk persepsi bahwa masalah lingkungan adalah isu sekunder 

dibandingkan dengan masalah sosial atau politik lainnya. Selain itu, ada juga tantangan dalam 

mengkomunikasikan pentingnya etika lingkungan kepada berbagai lapisan masyarakat yang 

mungkin memiliki tingkat pemahaman agama yang berbeda-beda. Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan yang inklusif dan edukatif, yang mampu menjembatani pemahaman teologis dengan 

tindakan praktis di lapangan. Keagamaan harus dijaga keharmonisannya dan perlu dijaga nilai 

humanisme nya agar bermanfaat untuk semuanya (Falahi, Mukhoyyaroh, 2019)  

Kasus lain yang dapat dijadikan contoh adalah fenomena penebangan hutan secara ilegal di 

beberapa negara mayoritas Muslim, seperti Indonesia, Pada tahun 2019 ada penebangan pohon 

ilegal seluas 480,96 Ha di Sulawesi Tenggara. Sedangkan di Nusa Tenggara Barat seluas 349,83 

Ha, di Sulawasi Tengah sebanyak 231,21 Ha, di Kalimantan Selatan seluas 205,38 Ha dan di 

Kalimantan Selatan seluas 105,12 Ha, lihat: (Dewi Tresya, “Pantau Jejak Penebangan Hutan Ilegal 

Edisi Tujuh: Lima Wilayah Teratas untuk Dipantau”, dalam wri.indonesia.org, 7 April 2020). 

Meskipun terdapat larangan keras dalam Islam terhadap tindakan merusak alam, kenyataannya 

praktik ini masih berlangsung secara masif. Hal ini menunjukkan adanya gap antara ajaran agama 

dan pelaksanaannya di lapangan. Penegakan hukum yang lemah, ketidakpedulian sosial, dan 

interpretasi yang sempit terhadap ajaran agama seringkali menjadi penghalang utama dalam 

menerapkan etika lingkungan yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 

Kajian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam peran Al-Qur'an dalam membentuk 

etika lingkungan, terutama dalam konteks visi moderasi beragama. Dengan memperhatikan 

tantangan lingkungan yang semakin meningkat, penelitian ini berupaya untuk mengidentifikasi 

bagaimana ajaran-ajaran Al-Qur'an dapat berkontribusi dalam membangun kesadaran dan tanggung 

jawab ekologis di kalangan umat Islam. Melalui pendekatan ini, diharapkan penelitian ini dapat 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

diterapkan secara efektif dalam menghadapi krisis lingkungan global. Selain itu, penelitian ini juga 

bertujuan untuk mengkaji implikasi praktis dari moderasi beragama dalam menciptakan kebijakan 

dan perilaku yang ramah lingkungan di masyarakat. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Asfi Manzilati, 2017) dengan tujuan 

untuk menggali secara mendalam bagaimana visi moderasi beragama, khususnya dalam Islam, 

dapat diterapkan dalam pembentukan etika lingkungan berdasarkan ajaran Al-Qur'an. Metodologi 

ini dipilih karena sesuai dengan sifat kajian yang bersifat eksploratif dan analitis, serta berfokus 

pada interpretasi teks-teks agama dan penerapannya dalam konteks sosial (Nartin, dkk, 2024). 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

56 
 

Tahap pertama dalam penelitian ini adalah melakukan studi literatur yang komprehensif. 

Peneliti akan mengkaji berbagai sumber primer dan sekunder, termasuk ayat-ayat Al-Qur'an yang 

relevan, tafsir-tafsir klasik dan kontemporer, serta tulisan-tulisan para cendekiawan Muslim tentang 

etika lingkungan. Literatur tentang moderasi beragama dan aplikasinya dalam isu-isu lingkungan 

juga akan ditelaah secara kritis untuk mengidentifikasi pandangan-pandangan yang beragam 

mengenai hubungan antara agama dan lingkungan. Selain itu, penelitian ini juga akan 

memanfaatkan literatur ilmiah tentang krisis lingkungan global dan berbagai pendekatan etika 

lingkungan yang telah ada untuk memberikan konteks yang lebih luas terhadap kajian ini. 

 

2. METODE PENELITIAN 

Metode analisis teks (Co-wrods anality) adalah metode analisis teks yang digunakan untk 

mengidentifikasi hubungan antara kata-kata dalam sebuah korpus teks dan mengungkapkan pola 

serta asosiasi kata-kata tersebut (Hamzah Syahbana Munte, 2023). Metode ini akan digunakan 

untuk mengkaji ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan lingkungan dan etika. Analisis ini akan 

berfokus pada pemahaman konsep-konsep kunci seperti khalifah (pengelola bumi), mizan 

(keseimbangan), dan fasad (kerusakan), serta bagaimana konsep-konsep ini diinterpretasikan oleh 

berbagai ulama dan pemikir Muslim. Analisis ini akan membantu mengidentifikasi prinsip-prinsip 

etika lingkungan dalam Islam dan bagaimana prinsip-prinsip ini dapat diterapkan dalam kehidupan 

modern. Hasil dari analisis teks ini kemudian akan dibandingkan dengan kondisi nyata di lapangan 

untuk melihat sejauh mana ajaran-ajaran tersebut telah diterapkan atau diabaikan. 

Dengan kombinasi metode studi literatur dan analisis teks, penelitian ini bertujuan untuk 

memberikan gambaran yang menyeluruh tentang bagaimana visi moderasi beragama dan ajaran Al-

Qur'an dapat diintegrasikan dalam upaya menghadapi tantangan lingkungan. Hasil dari penelitian 

ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi rekomendasi kebijakan dan praktik yang lebih ramah 

lingkungan dalam komunitas Muslim. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

 

Konsep Moderasi Beragama 

  Moderasi beragama atau yang dikenal dalam bahasa Arab sebagai wasathiyah adalah 

konsep penting dalam Islam yang mencakup makna keseimbangan, sikap tengah, dan keadilan 

(Andy Hadiyanto, 2023). Konsep ini tidak hanya berlaku dalam praktik keagamaan, tetapi juga 

dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam interaksi sosial, ekonomi, politik, dan bahkan 

dalam hubungan manusia dengan alam (Zulkarnaen, 2019). Moderasi beragama mendorong umat 

Islam untuk menjalankan ajaran agama dengan cara yang seimbang, tidak ekstrem, dan tidak 

berlebihan (Muhammad Syukri Albani Nasution, 2021). Ini berarti bahwa seseorang harus menjaga 

keseimbangan antara keyakinan dan praktik agama yang benar, serta menghormati hak dan 

kebebasan orang lain, termasuk hak alam untuk dilestarikan dan dijaga. 

Secara teoretis, moderasi beragama dapat dipahami sebagai pendekatan yang menjauhi 

sikap ekstremis dan radikal dalam menjalankan ajaran agama. Sikap ekstremis sering kali muncul 

dalam bentuk ketidakmauan untuk menerima perbedaan, baik dalam hal interpretasi ajaran agama, 

pandangan politik, maupun dalam hal cara hidup. Dalam konteks agama, ekstremisme bisa berupa 

pemaksaan pemahaman keagamaan yang sempit dan eksklusif kepada orang lain, tanpa 

memperhitungkan keragaman interpretasi dan praktik yang ada (Muwaffiq Jufri, 2021). 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

57 
 

Sebaliknya, moderasi beragama menekankan pada inklusivitas, toleransi, dan penerimaan terhadap 

perbedaan, serta mempromosikan perdamaian dan keadilan dalam masyarakat. Seperti yang 

dinyatakan oleh Nabi Muhammad SAW dalam salah satu hadisnya, "Sebaik-baik urusan adalah 

yang tengah-tengah," yang menegaskan pentingnya keseimbangan dan moderasi dalam menjalani 

kehidupan (Muhammad Abu Zahroh, 1987). 

Prinsip utama dari moderasi beragama adalah tawazun (keseimbangan). Prinsip ini 

mengajarkan umat Islam untuk mencapai keseimbangan antara kebutuhan spiritual dan material, 

antara kewajiban individu dan masyarakat, serta antara hak dan tanggung jawab. Dalam konteks 

beragama, tawazun berarti tidak berlebihan dalam beribadah sehingga melupakan tanggung jawab 

sosial, atau sebaliknya, terlalu terfokus pada urusan dunia sehingga mengabaikan kewajiban 

spiritual (Abiyyah Naufal Maulana, 2023). Misalnya, dalam praktik puasa, Islam mengajarkan 

umatnya untuk menahan diri dari makan dan minum dari fajar hingga matahari terbenam, namun 

tetap ada keseimbangan yang harus dijaga agar tidak membahayakan kesehatan tubuh. Ini 

menunjukkan bahwa Islam tidak hanya peduli pada aspek spiritual, tetapi juga pada kesejahteraan 

fisik dan emosional umatnya. 

Prinsip ta'adul (keadilan) juga menjadi landasan penting dalam moderasi beragama. 

Keadilan dalam Islam berarti memberikan hak kepada yang berhak dan menempatkan sesuatu pada 

tempatnya. Prinsip ini menuntut umat Islam untuk berlaku adil dalam segala aspek kehidupan, 

termasuk dalam beragama. Ta'adul menekankan bahwa setiap individu harus diperlakukan dengan 

adil, tanpa diskriminasi, baik berdasarkan agama, ras, atau latar belakang sosial (Muchotob 

Hamzah, 2017). Dalam konteks beragama, keadilan ini tercermin dalam penghormatan terhadap 

keyakinan dan praktik orang lain, serta dalam perlakuan yang adil terhadap alam dan lingkungan. 

Keadilan terhadap lingkungan, misalnya, berarti bahwa manusia harus menjaga dan merawat bumi, 

tidak mengeksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, dan tidak merusak ekosistem yang ada. 

Dalam Al-Qur'an, Allah berfirman, "Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku 

adil" (QS. Al-Hujurat: 9), yang menunjukkan betapa pentingnya prinsip keadilan dalam Islam. 

Prinsip tasamuh (toleransi) adalah elemen kunci lainnya dalam moderasi beragama. 

Toleransi mengajarkan umat Islam untuk hidup berdampingan dengan damai di tengah keragaman 

budaya, agama, dan pandangan hidup. Ini berarti bahwa seseorang harus menghormati hak orang 

lain untuk beribadah sesuai dengan keyakinan mereka, serta menghargai perbedaan pendapat dan 

praktik yang ada dalam masyarakat. Toleransi juga mencakup sikap menerima perbedaan dan tidak 

memaksakan keyakinan atau praktik tertentu kepada orang lain (Abiyyah Naufal Maulana, 2023). 

Dalam konteks global yang semakin pluralistik, prinsip tasamuh menjadi semakin penting sebagai 

landasan untuk membangun perdamaian dan harmoni di antara berbagai kelompok agama dan 

etnis. 

Prinsip lain yang mendasari moderasi beragama adalah musyawarah (bermusyawarah). 

Islam mengajarkan pentingnya mengambil keputusan secara kolektif melalui diskusi dan 

pertimbangan bersama (Muchotob Hamzah, 2017). Prinsip ini relevan dalam kehidupan sehari-hari, 

baik dalam urusan pribadi, keluarga, maupun dalam urusan masyarakat. Dalam konteks beragama, 

musyawarah mendorong umat Islam untuk mencapai kesepakatan dalam hal-hal yang terkait 

dengan interpretasi ajaran agama atau pelaksanaan ritual keagamaan. Ini berarti bahwa tidak ada 

satu individu atau kelompok yang memiliki otoritas mutlak dalam menafsirkan ajaran agama, 

melainkan keputusan diambil berdasarkan konsensus yang dicapai melalui musyawarah yang adil 

dan terbuka. Dalam Al-Qur'an, Allah berfirman, "Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

58 
 

urusan itu" (QS. Ali 'Imran: 159), yang menegaskan pentingnya prinsip musyawarah dalam 

kehidupan umat Islam. 

Selain itu, prinsip al-akhlaq al-karimah (akhlak mulia) juga menjadi pilar utama dalam 

moderasi beragama. Islam sangat menekankan pentingnya memiliki akhlak yang baik, seperti sikap 

sabar, jujur, rendah hati, dan berbuat baik kepada sesama makhluk. Akhlak mulia ini menjadi dasar 

dalam membentuk karakter umat Islam yang moderat, yang tidak hanya menjalankan ajaran agama 

dengan benar, tetapi juga memperlakukan orang lain dengan kebaikan dan rasa hormat (Imam 

Pamungkas, 2023). Dalam konteks ini, moderasi beragama mengajarkan umat Islam untuk menjaga 

sikap dan perilaku yang mencerminkan nilai-nilai moral yang luhur, baik dalam kehidupan pribadi, 

keluarga, maupun dalam hubungan sosial. 

Prinsip-prinsip moderasi beragama ini tidak hanya relevan dalam konteks individu, tetapi 

juga memiliki implikasi yang luas dalam skala sosial dan global. Dalam konteks masyarakat, 

moderasi beragama dapat berfungsi sebagai penyeimbang dalam menghadapi berbagai tantangan, 

seperti ekstremisme, konflik antaragama, dan krisis lingkungan (M. Thoyibi dan Yayah Khisbiyah 

(ed.), 2017). Dengan mengadopsi pendekatan yang moderat, masyarakat dapat membangun 

hubungan yang harmonis dan saling menghargai di tengah perbedaan, serta menciptakan 

lingkungan yang aman dan damai bagi semua pihak. Lebih jauh lagi, dalam konteks global, 

moderasi beragama dapat menjadi landasan untuk kerjasama internasional dalam mempromosikan 

perdamaian, keadilan, dan keberlanjutan. 

Oleh karena itu, moderasi beragama merupakan konsep yang sangat penting dalam Islam, 

yang tidak hanya mengatur cara beragama yang seimbang dan adil, tetapi juga memberikan 

panduan untuk menjalani kehidupan yang harmonis dan berkelanjutan di dunia yang semakin 

kompleks ini. Dengan mengamalkan prinsip-prinsip moderasi beragama, umat Islam dapat 

berkontribusi positif dalam membangun masyarakat yang inklusif, adil, dan ramah lingkungan, 

yang pada akhirnya akan membawa kedamaian dan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia. 

Menurut Kementerian Agama Republik Indonesia, prinsip-prinsip moderasi beragama 

dirumuskan untuk memandu umat beragama agar dapat menjalankan ajaran agama dengan sikap 

yang seimbang, toleran, dan inklusif. Prinsip-prinsip ini diharapkan dapat memperkuat kerukunan 

antarumat beragama serta mencegah munculnya ekstremisme dan radikalisme yang dapat 

mengganggu kehidupan berbangsa dan bernegara. Berikut adalah beberapa prinsip moderasi 

beragama yang diuraikan oleh Kementerian Agama (Edi Junaedi , 2019): 

 

1. Komitmen Kebangsaan: 

  Prinsip ini menekankan pentingnya menjunjung tinggi semangat kebangsaan dan kesetiaan 

terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Komitmen kebangsaan berarti bahwa 

praktik beragama harus sejalan dengan cita-cita nasional, yaitu menjaga persatuan dan kesatuan 

bangsa. Moderasi beragama mendorong umat beragama untuk tidak mempolitisasi agama untuk 

tujuan yang dapat memecah belah bangsa. 

 

2. Toleransi: 

Toleransi adalah sikap menghormati dan menghargai perbedaan, baik dalam hal keyakinan, 

praktik keagamaan, maupun pandangan hidup. Prinsip ini mengajarkan umat beragama untuk hidup 

berdampingan secara damai di tengah keragaman dan tidak memaksakan keyakinan atau cara hidup 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

59 
 

tertentu kepada orang lain. Toleransi juga melibatkan sikap menghormati hak-hak individu dalam 

menjalankan keyakinan agamanya. 

 

3. Anti Kekerasan: 

Prinsip ini menegaskan bahwa kekerasan, baik verbal maupun fisik, tidak dapat dibenarkan 

dalam praktik beragama. Moderasi beragama mengutuk segala bentuk kekerasan atas nama agama 

dan mendorong penyelesaian masalah melalui dialog dan cara-cara damai. Anti kekerasan berarti 

menolak ekstremisme, radikalisme, dan tindakan terorisme yang mengatasnamakan agama. 

 

4. Akomodatif terhadap Kebudayaan Lokal: 

Moderasi beragama menghargai keberagaman budaya dan tradisi lokal yang ada di 

Indonesia. Prinsip ini mengakui bahwa praktik keagamaan bisa berinteraksi dengan budaya lokal 

tanpa harus kehilangan esensi ajaran agama itu sendiri. Sikap akomodatif terhadap kebudayaan 

lokal bertujuan untuk memperkaya kehidupan beragama tanpa harus menghapus identitas budaya 

yang ada di masyarakat. 

Kelima prinsip ini diharapkan dapat menjadi pedoman bagi umat beragama di Indonesia 

dalam menjalani kehidupan beragama yang harmonis, menjunjung tinggi persatuan, dan menjauhi 

segala bentuk ekstremisme. Dengan berpegang pada prinsip-prinsip ini, moderasi beragama tidak 

hanya berkontribusi pada ketenangan dalam kehidupan beragama tetapi juga pada stabilitas sosial 

dan politik di Indonesia. 

 

Peran Al-Qur'an dalam Pembentukan Etika Lingkungan Tambang 

Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam bukan hanya panduan spiritual, tetapi juga 

mencakup ajaran-ajaran yang menyentuh seluruh aspek kehidupan, termasuk bagaimana manusia 

berinteraksi dengan lingkungan. Salah satu aspek yang relevan dengan pembahasan kontemporer 

adalah etika lingkungan dalam konteks eksploitasi sumber daya alam, khususnya pertambangan. 

Pertambangan, sebagai aktivitas yang berdampak signifikan terhadap lingkungan, membutuhkan 

panduan etis agar tidak merusak keseimbangan ekosistem yang telah diciptakan Allah SWT.  

Dalam hal ini, Al-Qur'an memberikan prinsip-prinsip dasar yang dapat dijadikan pedoman 

untuk membentuk etika lingkungan dalam kegiatan pertambangan. 

Islam menempatkan manusia sebagai khalifah di bumi, yang memiliki tugas untuk menjaga 

dan mengelola alam dengan penuh tanggung jawab. Firman Allah dalam Al-Qur'an menegaskan 

hal ini: 

 

ع لَ  لَّذِىٱ هُوَ  ضَ ٱَ ل كُمَُ ج  َ لْأ رأ شُواَ ٱف َ ذ لوُلًۭ ن اكِبهِ ا فىِ مأ كُلوُاَ  م  قِهَِ مِن و  زأ إِل يأهَِ ۖ َ َۦر ِ  لنُّشُورَُٱَ و 
"Dia-lah yang menjadikan bumi itu mudah bagi kamu, maka berjalanlah di segala penjurunya dan 

makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Dan hanya kepada-Nya-lah kamu (kembali setelah) 

dibangkitkan." (QS. Al-Mulk: 15). 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah telah menjadikan bumi dan segala isinya, termasuk 

sumber daya alam seperti mineral dan logam, untuk dimanfaatkan oleh manusia. Namun, manfaat 

tersebut tidak boleh disalahgunakan atau dieksploitasi secara berlebihan yang dapat menyebabkan 

kerusakan. Ibnu Katsir, dalam tafsirnya, menjelaskan bahwa "berjalan di segala penjuru bumi" 

bukan hanya tentang eksplorasi dan pemanfaatan, tetapi juga mencakup kewajiban menjaga 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

60 
 

keseimbangan alam dan tidak merusak bumi yang telah diciptakan Allah dengan sempurna (Isma’il 

Ibn Umar Ibn Katsir, 1419). 

Kerusakan yang diakibatkan oleh aktivitas manusia, termasuk dalam bidang pertambangan, 

dikecam dalam Al-Qur'an. Allah SWT memperingatkan umat manusia agar tidak merusak bumi 

setelah Dia memperbaikinya: 

 

َ ل  ضَِٱ فىِ تفُأسِدوُاَ  و   ـَ ب عأد َ لْأ رأ ل  اإِصأ فًَۭ دأعُوهَُٱوَ  حِه  وأ عاً اخ  ط م  تَ  إنََِّ ۖ َ و  م  حأ َِٱ ر  نَ  ق رِيب َۭ للَّّ  م ِ

سِنِينَ ٱ  لأمُحأ
"Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) memperbaikinya dan 

berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut (tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). 

Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat kepada orang-orang yang berbuat kebaikan." (QS. Al-

A’raf: 56). 

 

Ayat ini menggarisbawahi pentingnya menjaga bumi dari kerusakan yang dapat 

ditimbulkan oleh aktivitas manusia yang tidak bertanggung jawab. Tafsir Anwar al-Tanzil wa Al-

Asrar al-Ta’wil menekankan bahwa "kerusakan" di sini mencakup segala bentuk tindakan yang 

merusak keseimbangan alam, baik itu pencemaran, deforestasi, atau penambangan yang tidak 

berkelanjutan (Imam Al-Baidhawi, 1418; 313). Dalam konteks pertambangan, ini berarti bahwa 

umat Islam dituntut untuk menerapkan praktik pertambangan yang bertanggung jawab, yang tidak 

hanya fokus pada keuntungan ekonomi tetapi juga memperhatikan dampak jangka panjang 

terhadap lingkungan. 

Etika lingkungan dalam Islam juga menekankan pentingnya keadilan dalam pengelolaan 

sumber daya alam. Allah SWT berfirman: 

 

ءَ  كُلََّ إِنَّا  ـَ ش ىأ ل قأن   بقِ د رَ  هۥََُخ 
"Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu menurut ukuran." (QS. Al-Qamar: 49). 

 

Ayat ini mengingatkan manusia bahwa segala sesuatu di alam ini diciptakan dengan ukuran 

dan takaran yang sempurna. Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa Allah telah menempatkan setiap 

elemen alam dengan ukuran dan keseimbangan yang tepat, yang jika diganggu, akan menimbulkan 

kerusakan (Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 446). Dalam konteks pertambangan, ini dapat 

diterjemahkan sebagai perlunya menjaga keseimbangan antara eksploitasi sumber daya alam 

dengan pelestarian lingkungan. Pertambangan yang tidak memperhatikan keseimbangan ini, seperti 

penambangan yang merusak tanah, air, dan udara, adalah tindakan yang tidak sesuai dengan prinsip 

keadilan dalam Islam. 

Selain itu, Al-Qur'an juga mengajarkan konsep amanah (tanggung jawab) yang kuat dalam 

pengelolaan sumber daya alam. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an: 

 

ن ا إِنَّا ضأ ان ة َٱ ع ر   ـَٱَ ع ل ى لْأ م  ضَِٱوَ  تَِو  َلسَّم  مِلأن ه ا أ ن ف أ ب يأنَ  لأجِب الَِٱوَ  لْأ رأ ف قأنَ  ي حأ أ شأ ل ه ا مِنأه ا و  م  ح   و 

 ـَٱ نس  ِ هُولًَ ظ لوُمًا ك انَ  َۥإنَِّهَُ ۖ َ نَُلْأ  ج 
"Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi dan gunung-gunung, maka 

semuanya enggan untuk memikul amanat itu dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

61 
 

dipikullah amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat zalim dan amat bodoh." (QS. 

Al-Ahzab: 72). 

 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia telah diberikan amanah oleh Allah untuk menjaga 

bumi dan segala isinya. Tafsir Al-Mawardi menjelaskan bahwa amanah ini mencakup tanggung 

jawab besar untuk menjaga alam dan tidak mengeksploitasinya dengan cara yang merusak (Imam 

Al-Mawardi, 1999; 100). Dalam konteks pertambangan, amanah ini berarti bahwa kegiatan 

pertambangan harus dilakukan dengan memperhatikan dampak lingkungan dan 

mengimplementasikan praktik-praktik yang ramah lingkungan. Pengelolaan tambang harus 

dilakukan dengan hati-hati, memastikan bahwa alam tidak dirusak secara permanen dan bahwa 

proses rehabilitasi lingkungan dilakukan setelah penambangan selesai. 

Konsep tanggung jawab ini juga tercermin dalam hadis Nabi Muhammad SAW, yang 

diriwayatkan oleh Imam Muslim: "Barangsiapa yang menebang pohon bidara, Allah akan 

menjatuhkan kepalanya ke dalam neraka." (HR. Abu Daud, Nomor 4561) Hadis ini menunjukkan 

betapa pentingnya menjaga alam dan melarang perusakan tanpa alasan yang jelas. Jika menebang 

pohon secara sembarangan saja dilarang, apalagi dengan kegiatan pertambangan yang memiliki 

dampak besar terhadap lingkungan. 

Islam juga mengajarkan bahwa manusia harus bertindak dengan hikmah (kebijaksanaan) 

dalam mengelola alam. Al-Qur'an menegaskan: 

 

تيِ ة َٱ يؤُأ م  ن لأحِكأ ن ۖ َ ءَُي ش ا َ م  م  تَ  و  ة َٱ يؤُأ م  َ أوُتىَِ  ف ق دأَ لأحِكأ يأرًۭ َ اخ  ا ۖ َ اك ثِيرًۭ م   لوُاَ أوُ َ إلَِّ َ ي ذَّكَّرَُ و 

 ـَٱ  بَِلْأ لأب 
"Dia memberikan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan barangsiapa yang diberikan 

hikmah, sungguh ia telah diberikan kebaikan yang banyak. Dan tak ada yang dapat mengambil 

pelajaran kecuali orang-orang yang berakal." (QS. Al-Baqarah: 269). 

 

Hikmah dalam pengelolaan tambang berarti mengambil keputusan yang bijaksana dan 

berdasarkan ilmu pengetahuan, mempertimbangkan dampak ekologis, sosial, dan ekonomi dari 

aktivitas pertambangan. Umat Islam didorong untuk menggunakan teknologi yang lebih bersih dan 

mengadopsi praktik pertambangan yang berkelanjutan, yang tidak hanya memberikan manfaat 

ekonomi tetapi juga menjaga keseimbangan alam. Ini sejalan dengan tafsir Al-Muyassar yang 

menjelaskan bahwa hikmah adalah kemampuan untuk melihat akibat jangka panjang dari tindakan 

dan memilih jalan yangd paling bermanfaat dan paling sedikit menimbulkan kerugian (Salih Ibn 

‘Abd Al-‘Aziz Ibn Muhammad Ali Syaikh, 1481; 349). 

Secara keseluruhan, peran Al-Qur'an dalam pembentukan etika lingkungan, khususnya 

dalam konteks pertambangan, adalah sangat penting. Al-Qur'an memberikan panduan yang 

komprehensif tentang bagaimana manusia harus memperlakukan bumi, dengan menekankan pada 

prinsip keadilan, keseimbangan, tanggung jawab, dan kebijaksanaan. Dengan mengikuti ajaran Al-

Qur'an, umat Islam dapat mengembangkan etika lingkungan yang kuat yang memastikan bahwa 

kegiatan pertambangan dilakukan dengan cara yang bertanggung jawab, adil, dan berkelanjutan, 

sehingga keberkahan dari sumber daya alam dapat dinikmati oleh generasi sekarang dan yang akan 

datang tanpa merusak alam yang telah Allah titipkan kepada manusia sebagai makhluk yang 

sempurna. 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

62 
 

 

Sinergi antara Ajaran Moderasi Beragama dan Etika Lingkungan Pertambangan 

Di era modern ini, eksploitasi sumber daya alam, khususnya di sektor pertambangan, 

sering kali menjadi isu yang kompleks dan menimbulkan kontroversi. Di satu sisi, kegiatan 

pertambangan merupakan aktivitas ekonomi yang penting untuk memenuhi kebutuhan industri dan 

masyarakat. Namun, di sisi lain, praktik-praktik pertambangan yang tidak bertanggung jawab dapat 

mengakibatkan kerusakan lingkungan yang parah, mengancam keseimbangan ekosistem, dan 

menyebabkan dampak sosial yang merugikan (Fransina Latumahina, dkk, 2019; 29). Dalam 

konteks ini, ajaran moderasi beragama dalam Islam menawarkan solusi etis yang dapat dijadikan 

panduan untuk menjaga keseimbangan antara kebutuhan ekonomi dan pelestarian lingkungan. 

Islam, melalui konsep moderasi beragama atau wasathiyah, menganjurkan umatnya untuk 

menghindari ekstremisme dalam segala bentuk, termasuk dalam pengelolaan sumber daya alam. 

Moderasi beragama mengajarkan prinsip keseimbangan (tawazun), keadilan ('adl), dan tanggung 

jawab (amanah) dalam setiap aspek kehidupan. Dalam konteks pertambangan, prinsip-prinsip ini 

sangat relevan untuk memastikan bahwa eksploitasi sumber daya alam dilakukan secara 

bertanggung jawab dan berkelanjutan, tanpa mengorbankan kelestarian lingkungan dan 

kesejahteraan masyarakat. 

Al-Qur'an mengajarkan bahwa manusia diciptakan sebagai khalifah di bumi, dengan tugas 

untuk menjaga dan mengelola alam secara bijaksana. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an 

menegaskan hal ini: 

 

إِذأَ بُّكَ  ق الَ  و   ـ َ ر  ل  اعِل َۭ إِن ىِ ئكِ ةَِلِلأم  ضَِٱ فىِ ج  لِيف ةًَۭ لْأ رأ ع لَُ اَ الوَُ ق َ ۖ َ خ  ا أ ت جأ ن فِيه   فِيه ا يفُأسِدَُ م 

فِكَُ ي سأ ا َٱ و  م  نَُ ءَ لد ِ ن حأ دِكَ  نسُ ب حَُِ و  مأ سَُ بحِ  نقُ د ِ ل مَُ إِن ىَِ  ق الَ  ۖ َ ل كَ  و  ا أ عأ َ م   ت عأل مُونَ ل 
"Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: 'Sesungguhnya Aku hendak 

menjadikan seorang khalifah di muka bumi.' Mereka berkata: 'Mengapa Engkau hendak 

menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan 

menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan 

Engkau?' Tuhan berfirman: 'Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui. '" (QS. 

Al-Baqarah: 30). 

 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia diberi tanggung jawab besar sebagai pengelola bumi, 

yang meliputi kewajiban untuk menjaga lingkungan dan menghindari kerusakan. Tafsir Ibnu Katsir 

menjelaskan bahwa ayat ini mengandung peringatan bagi manusia agar tidak menyalahgunakan 

kekuasaan yang diberikan Allah untuk merusak bumi. Dalam konteks pertambangan, ini berarti 

bahwa kegiatan pertambangan harus dilakukan dengan cara yang tidak merusak alam dan tetap 

memperhatikan keberlanjutan lingkungan (Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 46). 

Moderasi beragama juga menekankan pentingnya tawazun atau keseimbangan, yang 

tercermin dalam berbagai ajaran Islam. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an: 

ا َٱوَ  ف ع ه ا ءَ لسَّم  عَ  ر  ض  و  انَ ٱ و   لأمِيز 
"Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan keseimbangan (keseimbangan)." (QS. Ar-

Rahman: 7). 

 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

63 
 

Ayat ini menggambarkan bahwa Allah menciptakan alam semesta ini dengan 

keseimbangan yang sempurna, dan manusia harus menjaga keseimbangan ini dalam setiap tindakan 

yang mereka lakukan. Tafsir  Anwar al-Tanzil wa Al-Asrar al-Ta’wil menegaskan bahwa 

"keseimbangan" dalam ayat ini bukan hanya mengacu pada tatanan alam, tetapi juga pada 

keseimbangan dalam tindakan manusia, termasuk dalam mengelola sumber daya alam (Imam Al-

Baidhawi, 1418; 90). Oleh karena itu, praktik pertambangan harus dilakukan dengan 

mempertimbangkan keseimbangan antara pemanfaatan sumber daya dan pelestarian lingkungan. 

Kegagalan untuk menjaga keseimbangan ini akan membawa dampak negatif yang luas, termasuk 

kerusakan ekosistem, bencana alam, dan penurunan kualitas hidup. 

Selain keseimbangan, konsep keadilan ('adl) juga sangat penting dalam ajaran moderasi 

beragama dan relevan dengan etika lingkungan pertambangan. Allah SWT berfirman: 

 

 ـَٱَوَ  لأع دألَِٱبَِ ي أأمُرَُ للَّّ َٱ إنََِّ س  حأ ِ إيِت ا َ نَِلْأ ب ىَ ٱ ذِىَ ءَِو  ي نأَ لأقرُأ ش ا َٱَ ع نَِ ه ىَ و  َ لأب غأىَِٱَوَ  لأمُنك رَِٱوَ  ءَِلأف حأ  ۖ 

 ت ذ كَّرُونَ  ل ع لَّكُمأَ ي عِظُكُمأَ
"Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada 

kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi 

pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran." (QS. An-Nahl: 90). 

 

Keadilan dalam konteks ini berarti bahwa setiap tindakan manusia, termasuk dalam 

kegiatan ekonomi seperti pertambangan, harus dilakukan dengan adil, tidak hanya kepada sesama 

manusia tetapi juga kepada alam dan lingkungan. Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa keadilan 

yang diperintahkan Allah meliputi keadilan dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam 

pengelolaan sumber daya alam. Praktik pertambangan yang adil adalah praktik yang tidak hanya 

mengejar keuntungan ekonomi tetapi juga memperhatikan kesejahteraan masyarakat dan 

kelestarian lingkungan ((Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 440). Keadilan ini juga menuntut agar 

hasil-hasil dari pertambangan dinikmati oleh seluruh masyarakat dan bukan hanya oleh segelintir 

orang atau korporasi. 

Selain keadilan, ajaran Islam juga menekankan pentingnya tanggung jawab (amanah) 

dalam mengelola alam. Firman Allah SWT dalam Al-Qur'an: 

 

 ـ َ اي  نوُاَ  لَّذِينَ ٱ أ يُّه  ام  َ ء  سُولَ ٱوَ  للَّّ َٱَ ت خُونوُاَ  ل  ت خُونوَُ  لرَّ  ـَ اَ و   ـَأ م  أ نتمُأَ تِكُمأَن   ت عأل مُونَ  و 
"Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul-Nya dan (juga) 

janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu 

mengetahui." (QS. Al-Anfal: 27). 

 

Ayat ini mengingatkan bahwa segala amanah, termasuk tanggung jawab dalam mengelola 

alam, harus dijaga dengan penuh kesadaran dan kehati-hatian. Tafsir Al-Muyassar menegaskan 

bahwa amanah ini mencakup segala hal yang dipercayakan Allah kepada manusia, termasuk bumi 

dan sumber daya alamnya. Dalam konteks pertambangan, tanggung jawab ini berarti bahwa umat 

Islam harus memastikan bahwa eksploitasi sumber daya alam dilakukan dengan cara yang tidak 

merugikan alam dan generasi mendatang (Salih Ibn ‘Abd Al-‘Aziz Ibn Muhammad Ali Syaikh, 

1481; 99). Setiap tindakan yang merusak lingkungan atau mengeksploitasi sumber daya secara 

berlebihan dianggap sebagai pengkhianatan terhadap amanah yang diberikan Allah. 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

64 
 

Pemikiran ini juga didukung oleh pandangan berbagai tokoh Muslim dan ilmuwan yang 

menekankan pentingnya integrasi antara ajaran agama dan etika lingkungan. Seyyed Hossein Nasr, 

seorang filsuf Muslim terkemuka, dalam bukunya "Man and Nature: The Spiritual Crisis of 

Modern Man", menyatakan bahwa salah satu krisis terbesar yang dihadapi umat manusia saat ini 

adalah krisis lingkungan, yang berakar pada pemisahan antara spiritualitas dan pengelolaan alam. 

Nasr berpendapat bahwa solusi untuk krisis ini adalah dengan kembali kepada ajaran-ajaran 

spiritual yang menempatkan manusia sebagai bagian dari alam, bukan sebagai penguasanya 

(Seyyed Hossein Nasr, 1997; 130). Dalam konteks moderasi beragama, pandangan ini sangat 

relevan karena mengingatkan umat Islam bahwa eksploitasi sumber daya alam harus dilakukan 

dengan kesadaran spiritual dan tanggung jawab moral. 

Lebih lanjut, Yusuf Al-Qaradawi, dalam karyanya "Ri’ayah al-Bi’ah Fi Syari’ah Al-Islam", 

menegaskan bahwa Islam memiliki panduan yang jelas dalam menjaga keseimbangan antara 

kebutuhan manusia dan pelestarian alam. Menurut Al-Qaradawi, moderasi beragama tidak hanya 

menuntut keseimbangan dalam ibadah dan sosial, tetapi juga dalam hubungan manusia dengan 

alam. Beliau menekankan bahwa setiap Muslim memiliki tanggung jawab untuk menjaga alam dan 

menghindari segala bentuk kerusakan yang dapat ditimbulkan oleh aktivitas manusia, termasuk 

dalam bidang pertambangan (Yusuf Al-Qaradawi, 1969; 89). 

Dalam rangka mewujudkan sinergi antara ajaran moderasi beragama dan etika lingkungan 

pertambangan, umat Islam perlu mengambil langkah-langkah konkret yang berlandaskan pada 

prinsip-prinsip yang telah diajarkan dalam Al-Qur'an dan dijelaskan oleh para ulama (Endi Aulia 

Garadian, 2014). Langkah-langkah tersebut mencakup: Mengintegrasikan Prinsip Keadilan dalam 

Pengelolaan Sumber Daya, Menerapkan Praktik Pertambangan Berkelanjutan, Meningkatkan 

Kesadaran Lingkungan Berdasarkan Ajaran Islam,  Kolaborasi antara Pemerintah, Lembaga 

Keagamaan, dan Industri, Pengembangan Fatwa dan Kebijakan yang Mendukung Etika 

Lingkungan dan Promosi Teknologi Ramah Lingkungan. 

 

Implementasi Moderasi Beragama dalam Pengelolaan Tambang 

Dalam era globalisasi dan industrialisasi yang semakin pesat, pengelolaan sumber daya 

alam, khususnya tambang, memerlukan pendekatan yang cermat dan berimbang. Dalam konteks 

ini, ajaran moderasi beragama dalam Islam, atau wasathiyah, menjadi prinsip penting yang dapat 

diterapkan untuk memastikan bahwa eksploitasi sumber daya tambang dilakukan dengan cara yang 

bertanggung jawab dan berkelanjutan (Ali Iskandar, 2023; 10). Moderasi beragama mengajarkan 

kita untuk menghindari ekstremisme dan mencari keseimbangan dalam setiap aspek kehidupan, 

termasuk dalam pengelolaan lingkungan dan sumber daya alam. 

Islam menempatkan moderasi sebagai prinsip dasar dalam segala hal, termasuk dalam 

pengelolaan tambang. Konsep moderasi ini mencakup keseimbangan, keadilan, dan tanggung 

jawab. Dalam konteks pertambangan, prinsip-prinsip ini dapat diimplementasikan dengan cara 

yang mencakup pemanfaatan sumber daya secara efisien tanpa mengabaikan dampak lingkungan 

dan sosial. 

 

1. Keseimbangan dalam Pengelolaan Sumber Daya 

Al-Qur'an mengajarkan bahwa Allah menciptakan bumi dengan keseimbangan yang 

sempurna. Konsep ini dapat ditemukan dalam firman Allah: 

 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

65 
 

ا َٱوَ  ف ع ه ا ءَ لسَّم  عَ  ر  ض  و  انَ ٱ و   لأمِيز 
"Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan keseimbangan (keseimbangan)." (QS. Ar-

Rahman: 7). 

 

Ayat ini menekankan pentingnya keseimbangan yang diciptakan oleh Allah dalam seluruh 

ciptaan-Nya, termasuk alam semesta dan sumber daya alam. Keseimbangan ini harus 

dipertahankan oleh manusia, termasuk dalam kegiatan pertambangan. Tafsir  Anwar al-Tanzil wa 

Al-Asrar al-Ta’wil menjelaskan bahwa "keseimbangan" ini mencakup seluruh aspek kehidupan, 

dan manusia dituntut untuk menjaga keseimbangan ini dalam semua tindakan mereka (Imam Al-

Baidhawi, 1418; 190). Dalam praktik pertambangan, ini berarti bahwa eksploitasi sumber daya 

harus dilakukan dengan cara yang tidak merusak lingkungan atau mengganggu keseimbangan 

ekologis. Misalnya, proses penambangan harus direncanakan dengan hati-hati untuk 

meminimalkan dampak negatif terhadap tanah, air, dan udara, serta memastikan bahwa kegiatan 

tersebut tidak menyebabkan kerusakan yang tidak dapat diperbaiki. 

 

2. Keadilan dalam Pemanfaatan Sumber Daya 

Keadilan adalah prinsip penting dalam moderasi beragama, yang juga diterapkan dalam 

pengelolaan tambang. Allah SWT berfirman: 

 

 ـَٱَوَ  لأع دألَِٱبَِ رَُي أأمَُ للَّّ َٱ إنََِّ س  حأ ِ إيِت ا َ نَِلْأ ب ىَ ٱ ذِىَ ءَِو  ي نأه ىَ  لأقرُأ ش ا َٱَ ع نَِ و  َ لأب غأىَِٱَوَ  لأمُنك رَِٱوَ  ءَِلأف حأ  ۖ 

 ت ذ كَّرُونَ  ل ع لَّكُمأَ ي عِظُكُمأَ
"Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi kepada 

kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi 

pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran." (QS. An-Nahl: 90). 

 

Keadilan dalam konteks ini mencakup cara pengelolaan tambang yang tidak hanya 

memperhatikan keuntungan ekonomi tetapi juga kesejahteraan masyarakat dan kelestarian 

lingkungan. Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa keadilan yang diperintahkan Allah mencakup 

keadilan sosial, ekonomi, dan lingkungan. Dalam pengelolaan tambang, ini berarti perusahaan 

tambang harus memastikan bahwa aktivitas mereka tidak menimbulkan ketidakadilan terhadap 

masyarakat sekitar atau merusak lingkungan secara signifikan (Isma’il Ibn Umar Ibn Katsir, 1419; 

590). Misalnya, perusahaan harus menyediakan kompensasi yang adil kepada masyarakat yang 

terdampak, serta memastikan bahwa kegiatan tambang tidak mengancam kesehatan dan 

keselamatan warga setempat. 

 

3. Tanggung Jawab dan Amanah 

Ajaran Islam juga menekankan pentingnya tanggung jawab (amanah) dalam segala 

tindakan manusia. Allah SWT berfirman: 

 

 ـ َ اي  نوُاَ  لَّذِينَ ٱ أ يُّه  ام  َ ء  سُولَ ٱوَ  للَّّ َٱَ ت خُونوُاَ  ل  ت خُونوَُ  لرَّ  ـَ اَ و   ـَأ م  أ نتمُأَ تِكُمأَن   ت عأل مُونَ  و 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

66 
 

"Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul-Nya dan (juga) 

janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu 

mengetahui." (QS. Al-Anfal: 27). 

 

Tanggung jawab ini mencakup pengelolaan sumber daya alam, termasuk dalam konteks 

pertambangan. Tafsir Al-Muyassar menegaskan bahwa amanah ini mencakup segala hal yang 

dipercayakan Allah kepada manusia, termasuk bumi dan isinya (Salih Ibn ‘Abd Al-‘Aziz Ibn 

Muhammad Ali Syaikh,  1481; 88). Dalam konteks pertambangan, ini berarti bahwa perusahaan 

tambang dan pemerintah harus memastikan bahwa mereka bertindak dengan penuh tanggung jawab 

terhadap lingkungan dan masyarakat. Setiap tindakan yang diambil dalam pengelolaan tambang 

harus dilakukan dengan kesadaran penuh akan dampaknya dan komitmen untuk meminimalkan 

kerusakan yang mungkin timbul. 

 

4. Implementasi Praktis Moderasi Beragama dalam Pengelolaan Tambang 

Untuk mengimplementasikan moderasi beragama dalam pengelolaan tambang, beberapa 

langkah praktis dapat diambil: 

 

Penggunaan Teknologi Ramah Lingkungan 

   Penerapan teknologi yang ramah lingkungan adalah salah satu cara untuk menjaga 

keseimbangan dan keadilan dalam pengelolaan tambang. Teknologi ini dapat membantu 

mengurangi dampak negatif dari aktivitas penambangan, seperti pencemaran udara dan air, serta 

kerusakan tanah (Ahmad Redi, 2022; 42). Contohnya termasuk teknologi pemulihan lahan, sistem 

pengolahan limbah yang efisien, dan penggunaan energi terbarukan. 

 

Keterlibatan Masyarakat dan Transparansi 

   Keterlibatan masyarakat setempat dalam proses pengambilan keputusan dan transparansi 

dalam laporan lingkungan adalah kunci untuk memastikan keadilan dan tanggung jawab (Balqis 

Mira Firdausy, 2024). Perusahaan tambang harus melibatkan masyarakat dalam perencanaan dan 

implementasi proyek tambang serta menyediakan informasi yang jelas tentang dampak lingkungan 

dan langkah-langkah mitigasi yang diambil. 

 

Rehabilitasi Lahan dan Pemulihan Ekosistem   

   Setelah aktivitas penambangan selesai, perusahaan tambang harus melakukan rehabilitasi 

lahan dan pemulihan ekosistem untuk mengembalikan fungsi ekologisnya (Suharno, dkk, 2021; 2). 

Ini termasuk penanaman kembali vegetasi, pembersihan kontaminasi, dan restorasi habitat alami. 

 

Pendidikan dan Kesadaran Lingkungan   

  Pendidikan tentang pentingnya moderasi beragama dan etika lingkungan harus 

ditanamkan di kalangan pelaku industri dan masyarakat (Neni, dkk, 2018; 144)). Program pelatihan 

dan kampanye kesadaran dapat membantu meningkatkan pemahaman tentang tanggung jawab 

lingkungan dan mempromosikan praktik pertambangan yang berkelanjutan. 

 

4. Kesimpulan 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

67 
 

Visi moderasi beragama dalam pengelolaan tambang memerlukan penerapan prinsip-

prinsip keseimbangan, keadilan, dan tanggung jawab sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur'an. 

Dengan mengadopsi teknologi ramah lingkungan, melibatkan masyarakat dalam pengambilan 

keputusan, melakukan rehabilitasi lahan, dan meningkatkan kesadaran lingkungan, umat Islam 

dapat memastikan bahwa aktivitas pertambangan dilakukan dengan cara yang sesuai dengan ajaran 

agama dan bertanggung jawab terhadap lingkungan. Prinsip-prinsip ini, jika diterapkan dengan 

konsisten, akan membantu mencapai tujuan moderasi beragama dan memastikan bahwa eksploitasi 

sumber daya alam tidak merugikan bumi dan generasi mendatang. 

 

 

 

                             

REFERENSI 

 

Al-Baidhawi, Imam, Anwar al-Tanzil wa Al-Asrar al-Ta’wil, Beirut: Dar Ihya al-Turats Al-‘Arabi, 

1418 H. 

Al-Mawardi, Imam, Tafsir An-Nukat Al-‘Uyun, Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah, 1999. 

Al-Qaradawi, Yusuf,  Ri’ayah al-Bi’ah Fi Syari’ah Al-Islam, Mesir: Dar al-Qahirah, 1969. 

Diavano, Adam, “Program Eco-Pesantren Berbasis Kemitraan sebagai Upaya Memasyarakatkan 

Isu-isu Lingkungan melalui Pendidikan”, dalam Jurnal Litbang Sukowati, vol. 5, no. 2, 

2022. 

Falahi, Kamil, dan Mukhoyyaroh. 2019. Nilai-nilai humanisme dalam menjaga harmonisasi 

keragaman masyarakat. Jurnal Prosiding seminar nasional LKK Unpam. 978-602.5867-67-

5. http://openjournal.unpam.ac.id/index.php/psnlkk/ article/view/4629 

Faizin, Muhammad, “9 Ayat Al-Qur’an tentang Menjaga Lingkungan”, dalam NU Online, Sabtu, 4 

November 2023. 

Firdausy, Balqis Mira, “Peartisipasi Publik dalam Sektor Pertambangan Indonesia”, dalam 

iap2.or.id, diakses pada 9 Oktober 2024. 

Garadian, Endi Aulia, “Tentang Muslim, Tambang dan Survei”, dalam ppim.uinjkt.ac.id, diakses 

pada 9 Oktober 2014. 

Hadiyanto, Andy, Nalar Kmoderasi Beragama dalam Diskusi Hadis Nabi, Jakarta: UNJ Press, 

2023. 

Hamzah, Muchotob, Pengantar Studi Aswaja An-Nahdliyah, Wonosobo: UNSIQ, 2017. 

Irham, Muhammad, Pengantar Ilmu Pengetahuan, Aceh: Syiah Kuala University Press, 2021. 

Iskandar, Ali, Jejak Moderasi Beragama dari Wilayah Gempa, Sukabumi: CV. Jejak, 2023. 

Jufri, Muwaffiq, Metode Penyelesaian Konflik Agama: Optik Hukum, HAM, dan Nilai Kearifan 

Lokal, Surabaya: Scopindo Media Pustaka, 2021. 

Junaedi, Edi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kementerian Agama”, dalam Jurnal 

Multikultural & Multireligius, vol. 18, no. 2, 2019. 

Karim, Abdul, dkk, Belajar dari Leluhur: Manuskrip dan Tradisi Lisan sebagai Sumber 

Pengetahuan Ekologi dan Mitigasi Bencana, Indramayu: Penerbit Adab, 2023. 

http://openjournal.unpam.ac.id/index.php/psnlkk/


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    Vol 2. No. 2 Desember 2024 
e-ISSN 3025-4787      hal. 53-73 
 
 

68 
 

Katsir, Isma’il Ibn Umar Ibn, Tafsir Ibn Katsir, Beirut: Dar Al-Kitab Al-‘Ilmiyyah, 1419 H. 

Khisbiyah, M. Thoyibi dan Yayah (ed.), Kontestasi Wacana Keislaman di Dunia Maya, Solo: 

PSBPS, 2017. 

Latumahina, Fransina, dkk, Respon Semut Terhadap Kerusakan Ekosistem Hutan di Pulau Kecil, 

Bandung: Media Akselerasi, 2019.  

Manzilati, Asfi, Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma, Metode dan Aplikasi, Malang: 

Universitas Brawijaya, 2017. 

Maulana, Abiyyah Naufal, Pendidikan Moderasi Beragama, Jakarta: Penerbit P4I, 2023. 

Munte, Hamzah Syahbana, Mengungkap Pola dan Hubungan dalam Data Teks, Padang: CV. Gita 

Lentera, 2023. 

Nartin, dkk, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: Cendekia Mulia Mandiri, 2024. 

Nasr, Seyyed Hossein, Man and Nature: The Spiritual Crisis in Modern Man, Nepal: ABC 

International Group, 1997. 

Nasr, Seyyed Hossein, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, California: ABC 

International Group, 1997. 

Nasution, Muhammad Syukri Albani, Analisis Maqashid Syari’ah terhadap Moderasi Beragama 

dan Preferensi Politik Warga Nahdliyyin, Medan: CV. Merdeka Kreasi Grup, 2021. 

Neni, dkk, Model Pendidikan Agama Islam Berbasis Lingkungan, Jakarta: PT. Indragiri, 2018. 

Pamungkas, Imam, Akhlak Muslim Modern: Membangun Karakter Generasi Muda, Jakarta: Marja, 

2023. 

Redi, Ahmad, Hukum Mineral dan Batu Bara, Malang: Rajawali Press, 2022. 

Suharno, dkk, Fungsi Mikoriza Arbusukula Mempercepat Rehabilitasi Lahan Tambang, 

Yogyakarta: UGM University, 2021. 

Syaikh, Salih Ibn ‘Abd Al-‘Aziz Ibn Muhammad Ali, Tafsir Al-Muyassar, Madinah: Majma’ Malik 

Fahd, 1481. 

Tresya,, Dewi “Pantau Jejak Penebangan Hutan Ilegal Edisi Tujuh: Lima Wilayah Teratas untuk 

Dipantau”, dalam wri.indonesia.org, 7 April 2020. 

Winarno, Budi, Globalisasi: Peluang atau Ancaman bagi Indonesia, Jakarta: Erlangga, 2008. 

Zahro, Muhammad Abu, Zuhrah at-Tafasir, Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1987. 

Zulkarnaen, Moderasi Beragama dala, Perspektif Masyarakat Majemuk, Ponorogo: Uwais 

Inspirasi Indonesia, 2019. 

Zulkarnaen, Moderasi Beragama dalam Perspektif Masyarakat Majemuk, Bogor: Uwais Inspiring 

Indonesia, 2024. 

 


