
Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

36 
 

Baitul Mal Wat Tamwil Dan Inklusi Keuangan sebagai Solusi Keuangan Masyarakat 

Marginal  

 

Abdulloh1),  Ahmad Rifa’i2)  

 
1)Universitas Pamulang  

dosen02797@unpam.ac.id  
2) Universitas Pamulang 

dosen03081@unpam.ac.id  
(disarankan email institusi) 

 

Artikel disubmit 2 Juli 2025  artikel direvisi:2 Juli 2025, artikel diterima: 5 Juli 2025 

 

Abstrak  

Baitul Maal wat Tamwil (BMT) merupakan lembaga keuangan berbasis syariah yang mendukung 

inklusi keuangan dan pemberdayaan ekonomi di masyarakat marginal. Prinsip keadilan, 

solidaritas, dan keberlanjutan yang dianut BMT memungkinkan akses keuangan tidak hanya bagi 

umat Muslim menengah ke atas, tetapi juga bagi komunitas penduduk menengah ke bawah. Namun, 

implementasi BMT menghadapi tantangan berupa stigma eksklusivitas keuangan Islam, rendahnya 

literasi keuangan syariah di masyarakat, dan regulasi yang belum optimal. Tujuan penelitian ini 

adalah menganalisis bagaimana konsep multikulturalisme dapat diintegrasikan dalam operasional 

BMT sehingga mampu memperkuat posisinya sebagai model keuangan inklusif, serta 

mengidentifikasi tantangan dan strategi optimalisasi penerapannya. Metode penelitian yang 

digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan analisis deskriptif-kritis terhadap literatur 

akademik berupa jurnal, buku, dan laporan penelitian terkini yang relevan tentang 

multikulturalisme, ekonomi syariah, dan praktik BMT di masyarakat plural. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa BMT memiliki potensi menjadi model keuangan inklusif yang efektif melalui 

strategi peningkatan literasi keuangan syariah, penguatan regulasi yang mendukung, integrasi 

teknologi keuangan (fintech). 

 

Kata Kunci : Baitul Maal wat Tamwil, Ekonomi syariah, Inklusi keuangan, Kaum Marginal, 

Pemberdayaan ekonomi 

  

Abstract  

Baitul Maal wat Tamwil (BMT) is a Sharia-based financial institution that supports financial 

inclusion and economic empowerment within multicultural societies. The principles of justice, 

solidarity, and sustainability adopted by BMT enable financial access not only for Muslim 

communities but also for non-Muslim communities. However, the implementation of BMT faces 

several challenges, including the stigma of Islamic finance exclusivity, low levels of Sharia financial 

literacy among the public, and suboptimal regulatory support.This study aims to analyze how the 

concept of multiculturalism can be integrated into BMT operations to strengthen its role as an 

inclusive financial model, as well as to identify challenges and strategies for optimizing its 

mailto:dosen02797@unpam.ac.id
mailto:dosen03081@unpam.ac.id


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

37 
 

implementation. The research method employed is a literature review using a descriptive-critical 

analysis approach, based on academic sources including journals, books, and recent research 

reports relevant to multiculturalism, Islamic economics, and BMT practices in plural societies. The 

findings indicate that BMT has strong potential to serve as an effective inclusive financial model 

through strategies such as enhancing Sharia financial literacy, strengthening supportive 

regulations, and integrating financial technology (fintech 

Keywords : Baitul Maal wat Tamwil, Economic empowerment, Financial inclusion, 

Multiculturalism, Sharia economy 

 

1. PENDAHULUAN  

Baitul Maal wat Tamwil (BMT) merupakan lembaga keuangan syariah yang berperan 

penting dalam mendorong inklusi keuangan dan pemberdayaan ekonomi, terutama bagi kelompok 

masyarakat yang kurang terlayani dalam lingkungan yang beragam budaya. Dengan 

mengedepankan prinsip keadilan dan partisipasi komunitas, BMT menjadi agen perubahan yang 

membantu mengatasi ketimpangan akses keuangan melalui sistem yang menekankan solidaritas dan 

kesejahteraan bersama.(Haerudin et al., 2023). Model ini mendorong keberlanjutan ekonomi dan 

selaras dengan keragaman sosial-ekonomi Indonesia. 

BMT menghadapi tantangan, termasuk stigma eksklusivitas keuangan Islam dan rendahnya 

literasi keuangan syariah, yang dapat menghambat penerimaan masyarakat non-Muslim. Oleh 

karena itu, edukasi dan kampanye inklusivitas menjadi penting untuk meningkatkan pemahaman 

publik dan memperluas jangkauan BMT (Lubis & Nurlaeli, 2023).Fleksibilitas infrastruktur BMT 

memberikan peluang untuk merancang produk keuangan syariah yang lebih inklusif dan responsif 

terhadap kebutuhan masyarakat. Namun, keberhasilan pengembangannya sangat ditentukan oleh 

kepatuhan terhadap prinsip-prinsip akuntansi syariah serta adanya kerja sama yang erat dengan para 

pemangku kepentingan, seperti regulator, komunitas lokal, dan institusi pendidikan. (Pasha & 

Sugianto, 2024). 

Keberlanjutan masa depan BMT sangat dipengaruhi oleh narasi sosial yang berkembang di 

masyarakat. Ketidakpahaman terhadap prinsip-prinsip fiskal Islam berisiko menutupi manfaat nyata 

dari sistem ini. Oleh karena itu, para pendukung BMT perlu berperan aktif dalam membentuk 

persepsi publik dengan menampilkan studi kasus nyata tentang keberhasilan intervensi BMT dan 

dampak positifnya terhadap kesejahteraan sosial. (Zaini & Bin Shuib, 2021). Berikut parafrase 

kalimat tersebut dalam bahasa yang lebih halus dan terstruktur:Peran strategis BMT dalam 

membangun komunitas menunjukkan bahwa model ini memiliki relevansi yang luas, tidak hanya 

bagi umat Muslim, tetapi juga sebagai fondasi bagi sistem sosial-ekonomi yang inklusif. Untuk 

memperluas penerimaannya, dibutuhkan sinergi antara perancang kebijakan BMT, tokoh 

masyarakat, dan institusi pendidikan. Kolaborasi ini sebaiknya diarahkan untuk memperkuat 

eksistensi BMT melalui publikasi proyek-proyek yang berhasil, sekaligus menangkal persepsi 

keliru yang menganggap BMT sebagai lembaga tertutup.(Pasha & Sugianto, 2024). 

Sebagai respons terhadap permasalahan yang ada, artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

integrasi konsep multikulturalisme dalam operasional BMT guna menjadikannya sebagai model 

keuangan inklusif yang dapat diterima oleh berbagai kelompok masyarakat. Selain itu, artikel ini 

juga mengeksplorasi tantangan dalam penerapan sistem keuangan syariah di masyarakat plural, 

serta menawarkan strategi untuk memperkuat peran BMT dalam mendukung inklusi keuangan dan 

pemberdayaan ekonomi lintas latar belakang agama dan budaya. Dengan menelaah hubungan antara 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

38 
 

multikulturalisme dan BMT, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan kebijakan dan praktik keuangan syariah yang lebih adaptif dan merata, sebagai 

upaya menjembatani kesenjangan ekonomi dalam masyarakat majemuk. 

 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan pendekatan analisis deskriptif-

kritis terhadap berbagai literatur akademik, seperti jurnal, buku, dan laporan penelitian terkini yang 

membahas multikulturalisme, ekonomi syariah, serta praktik BMT di masyarakat majemuk. Metode 

ini dipilih karena fokus kajian bersifat konseptual dan bertujuan merumuskan kerangka teori yang 

komprehensif. Selain itu, keterbatasan akses terhadap data primer turut menjadi pertimbangan. 

Pendekatan deskriptif-kritis digunakan untuk menelaah dan mengevaluasi argumen-argumen dalam 

literatur yang relevan, guna membangun sintesis akademik yang mendalam dan kontekstual. 

Sumber data yang dianalisis mencakup karya ilmiah terkait keuangan inklusif, serta tantangan dan 

peluang implementasi keuangan Islam dalam masyarakat multikultural. 

Kajian ini diawali dengan analisis multikulturalisme dalam masyarakat religius, khususnya 

tantangan penerimaan keuangan Islam dalam komunitas heterogeny (Lim, 2018a; Mathieu, 2018). 

Selanjutnya, penelitian menelaah peran BMT dalam mendukung inklusi keuangan bagi 

kelompok yang kurang terlayani oleh sistem perbankan konvensional, serta integrasi fintech 

dalam memperluas jangkauannya (Ascarya & Sakti, 2022; Hamdani et al., 2023). 

Terakhir, analisis konsep keuangan syariah sebagai model inklusif meninjau faktor-faktor 

seperti literasi keuangan, kepercayaan masyarakat, dan kebijakan yang mendukung penerapan 

sistem keuangan syariah di berbagai negara (Khamis et al., 2024; Ngaha & Moungou Mbenda, 

2024a). 

Tinjauan literatur juga dilakukan terhadap penelitian terdahulu yang mendukung kajian 

masing-masing aspek tersebut, baik dalam konteks global maupun di Indonesia. Kajian ini 

memungkinkan eksplorasi yang lebih luas mengenai tantangan serta peluang BMT dalam 

menjembatani kesenjangan ekonomi melalui sistem keuangan berbasis syariah di masyarakat plural. 

Metode ini bertujuan untuk memberikan analisis komprehensif tentang bagaimana konsep 

multikulturalisme dan keuangan Islam dapat bersinergi dalam membentuk sistem keuangan yang 

lebih inklusif dan berkeadilan, serta menyusun rekomendasi kebijakan untuk mendukung 

pengembangan BMT di masa depan. 

Tinjauan literatur juga mencakup penelitian-penelitian sebelumnya yang relevan dengan 

masing-masing aspek kajian, baik dalam konteks global maupun lokal di Indonesia. Pendekatan ini 

memungkinkan analisis yang lebih mendalam terhadap tantangan dan peluang yang dihadapi BMT 

dalam upayanya menjembatani kesenjangan ekonomi melalui sistem keuangan syariah di 

masyarakat yang plural. Tujuan dari metode ini adalah untuk menyajikan analisis yang menyeluruh 

mengenai potensi sinergi antara konsep multikulturalisme dan keuangan Islam dalam membentuk 

sistem keuangan yang lebih adil dan inklusif, serta merumuskan rekomendasi kebijakan yang 

mendukung pengembangan BMT secara berkelanjutan di masa mendatang. 

 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Hasil penelitian 

Lim menjelaskan bahwa untuk menciptakan harmoni dalam lingkungan multikultural, 

kebijakan harus didasarkan pada dialog yang mendorong pemahaman dan adaptasi bersama (Lim, 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

39 
 

2018a).Dalam masyarakat yang religius, tantangan dialog lintas budaya menjadi lebih kompleks 

karena harus mencakup tidak hanya perbedaan budaya, tetapi juga keyakinan dan praktik 

keagamaan yang telah mengakar dan terkadang saling bertentangan. Oleh karena itu, dialog 

antarbudaya menjadi krusial sebagai sarana untuk mendorong interaksi yang konstruktif antar 

kelompok agama. Gagasan ini selaras dengan temuan dalam berbagai studi pendidikan 

multikultural, yang menunjukkan bahwa para pendidik berperan sebagai agen perubahan budaya 

dengan memanfaatkan posisi mereka untuk membangun lingkungan pendidikan yang inklusif di 

berbagai jenjang. (Kirac et al., 2022). 

Diskursus multikulturalisme dalam konteks keuangan Islam menjadi semakin 

kompleks akibat adanya stigma eksklusivitas, yang menimbulkan hambatan serius terhadap 

penerimaan luas. Meskipun keuangan Islam menekankan prinsip keadilan sosial dan 

keuangan etis, ia kerap disalahpahami sebagai sistem yang hanya relevan bagi umat 

Muslim. Persepsi ini menghalangi partisipasi non-Muslim dan melemahkan potensi 

universal dari prinsip-prinsip keuangan Islam. Padahal, menurut para akademisi, nilai-nilai 

tersebut semestinya dipandang sebagai bagian dari kerangka ekonomi inklusif yang dapat 

memberikan manfaat lintas agama. Dalam konteks ini, keuangan Islam dapat berfungsi 

sebagai kontra-narasi terhadap stigma eksklusivitas, dengan mengusung model ekonomi 

berbasis keadilan dan kesetaraan universal yang mampu menjangkau semua kalangan. 

(Solomonian & Di Ruggiero, 2021). 

Kebijakan pemerintah yang mengatur multikulturalisme sering kali gagal memenuhi 

harapan, karena kurangnya landasan legislatif yang diperlukan untuk menciptakan perubahan yang 

berkelanjutan. Sebagai contoh, di Indonesia belum terdapat undang-undang khusus yang mengatur 

pengelolaan keragaman budaya dan agama secara komprehensif; pendekatan multikultural lebih 

banyak diakomodasi melalui kebijakan sektoral seperti Permendikbud Nomor 20 Tahun 2016 

tentang Pendidikan Karakter, yang belum secara eksplisit menjawab dinamika sosial lintas agama. 

Sementara itu, di negara seperti Australia, ketiadaan legislasi multikultural yang kuat juga telah 

menyebabkan pelaksanaan multikulturalisme bersifat simbolik dan kurang menyentuh isu-isu 

struktural yang dihadapi komunitas minoritas(Ayunda et al. 2022). Lim menyoroti bahwa 

pendekatan multikultural yang bersifat simbolis atau tokenisme dalam kebijakan tidak 

menghasilkan keterlibatan yang bermakna dengan perbedaan budaya, sehingga memperumit tata 

kelola multikultural. Di negara-negara seperti Australia, ketiadaan kerangka kerja multikultural 

yang kuat dalam perundang- undangan telah mengakibatkan bentuk multikulturalisme yang 

dangkal, yang tidak mampu mengatasi masalah mendasar yang dihadapi oleh komunitas minoritas. 

Penyusunan undang-undang multikultural yang komprehensif dapat memfasilitasi pergeseran dari 

keterlibatan komunitas yang bersifat seremonial ke pengembangan dan implementasi kebijakan 

yang nyata, yang benar-benar mengakui dan mendukung kontribusi entitas budaya yang beragam 

(Lim, 2018). 

Pencapaian keadilan dalam masyarakat multikultural sangat dipengaruhi oleh pertemuan 

antara identitas budaya dan keadilan sosial, sehingga menuntut peninjauan kembali terhadap 

kurikulum pendidikan dan kebijakan yang mendukung pemahaman lintas agama dan budaya. 

Institusi pendidikan memegang peranan penting dalam membentuk pandangan terhadap keragaman. 

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa penerapan prinsip-prinsip pendidikan multikultural dapat 

secara signifikan meningkatkan pemahaman dan penghargaan siswa terhadap perbedaan, yang pada 

gilirannya memperkuat kohesi sosial dan mengurangi prasangka. Oleh karena itu, pengembangan 

kerangka pendidikan yang menekankan pendekatan multikultural dan dialog terbuka menjadi 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

40 
 

semakin mendesak, terutama di tengah dinamika sosial yang masih diwarnai ketegangan etnis dan 

keagamaan. (Kirac et al., 2022). 

Analisis kritis terhadap kebijakan multikultural, seperti yang diterapkan di Inggris, 

menunjukkan bahwa kerangka kerja yang bersifat umum sering kali gagal menangani kompleksitas 

multikulturalisme imigran dan dinamika sosial yang dihasilkan. Analisis terhadap kebijakan 

multikultural Inggris dari tahun 2000 hingga 2015 menunjukkan bahwa meskipun kebijakan 

tersebut bertujuan untuk mendorong masyarakat yang beragam, pelaksanaannya sering kali 

mengabaikan tantangan spesifik yang dihadapi oleh komunitas imigran (Mathieu, 2018). 

Kekurangan ini menimbulkan pertanyaan kritis tentang efektivitas kebijakan multikultural dan 

kemampuannya untuk membawa perubahan nyata, sehingga menekankan perlunya fokus pada 

kerangka kebijakan komparatif yang dapat menangani tantangan ini. 

Tantangan dalam multikulturalisme semakin diperparah oleh ketidaksetaraan sistemik yang 

muncul dalam bidang sosial, ekonomi, dan politik, sehingga menghasilkan siklus ketidakadilan 

yang terus berulang. Solomonian dan Ruggiero mencatat bahwa dalam menangani isu keadilan 

sosial dalam konteks globalisasi, para pemangku kepentingan harus terlibat dalam refleksi kritis 

terhadap sistem yang ada, dengan menyadari bahwa ketidakpedulian terhadap kesenjangan sosial 

akan merusak keadilan dan mempertahankan dinamika kekuasaan yang tidak seimbang 

(Solomonian & DiRuggiero, 2021). Oleh karena itu, dialog yang berkelanjutan antara pembuat 

kebijakan, pemimpin komunitas, dan perwakilan agama menjadi sangat penting; dialog ini harus 

menantang status quo sekaligus mendorong pengembangan kebijakan inklusif yang dapat 

mengakomodasi kompleksitas keberagaman. 

Untuk mengatasi tantangan yang melekat dalam multikulturalisme dan penerapannya dalam 

masyarakat religius, strategi yang berhasil harus memprioritaskan kolaborasi dan partisipasi aktif 

dari semua pemangku kepentingan komunitas, terutama kelompok-kelompok yang kurang 

terwakili. Pendekatan metodologis ini sejalan dengan temuan proyek CHRODIS PLUS, yang 

menyarankan bahwa keterlibatan pemangku kepentingan merupakan tulang punggung dari dialog 

kebijakan berbasis bukti, yang dapat meningkatkan kemungkinan tercapainya hasil kesehatan yang 

setara dalam populasi yang beragam (Sienkiewicz et al., 2020). Melalui upaya kolaboratif ini, 

pembuat kebijakan dapat menangani ketegangan mendasar antara pengakuan budaya dan prinsip 

keadilan sosial. 

Dalam dunia pendidikan, terdapat kebutuhan mendesak untuk pergeseran pedagogis 

menuju multikulturalisme kritis yang menelaah kembali kerangka kurikulum yang ada dan 

menantang para pendidik untuk mengevaluasi ulang praktik mereka terkait keberagaman dan inklusi. 

Pendekatan pedagogis kritis ini mendorong para pendidik untuk secara aktif terlibat dengan posisi 

dan bias mereka sendiri, sambil memfasilitasi diskusi tentang isu-isu kompleks yang berkaitan 

dengan budaya, identitas, dan keadilan. Elkader berpendapat bahwa pendekatan ini sangat penting 

untuk menghindari keterlibatan yang dangkal dengan keberagaman, dan sebaliknya, mengadvokasi 

pendidikan yang secara holistik mengalami dan berinteraksi dengan berbagai perspektif budaya 

(Elkader, 2016). 

Tantangan yang muncul dari multikulturalisme dalam masyarakat religius memerlukan pendekatan 

multifaset yang selaras dengan prinsip pengakuan, keadilan, dan kesetaraan. Keterlibatan melalui 

dialog inklusif, kerangka legislatif yang komprehensif, dan praktik pendidikan transformatif 

menjadi dasar dalam mencapai koeksistensi yang harmonis di antara kelompok-kelompok yang 

beragam. Meskipun potensi untuk menciptakan masyarakat yang benar-benar inklusif dan adil 

ada, hal ini memerlukan komitmen yang berkelanjutan, kolaborasi, serta refleksi kritis dari semua 

pihak yang terlibat dalam diskursus multikulturalisme, terutama dalam konteks di mana perbedaan 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

41 
 

telah mengakar dalam struktur sosial. 

 

3.2. Pembahasan 

Peran Baitul Maal Wat Tamwil (BMT) dalam Kerangka Ekonomi Syariah 

Inklusif 

Menurut Hamdani et al., model BMT beroperasi secara efektif dengan tetap mematuhi 

prinsip syariah sembari mengadopsi tujuan sosial yang bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan 

kelompok marjinal. BMT berperan dalam mendorong pertumbuhan industri dan memfasilitasi 

inisiatif bisnis berbasis komunitas, menekankan tujuan ganda antara profitabilitas dan kesejahteraan 

sosial. Model ini sejalan dengan kerangka Maqasid Syariah, yang mencakup nilai-nilai keadilan, 

keseimbangan, dan manfaat bagi masyarakat, serta meningkatkan kesejahteraan spiritual dan 

material (Hamdani et al., 2023). Sifat inklusif dari BMT memungkinkan berbagai kelompok 

masyarakat, termasuk non-Muslim, untuk mengakses layanan keuangannya, sehingga menciptakan 

lingkungan ekonomi yang lebih inklusif. 

Ascarya dan Sakti menyoroti pentingnya teknologi keuangan mikro (micro- fintech) dalam 

meningkatkan efisiensi dan jangkauan layanan BMT. Adopsi fintech terbukti mampu mengurangi 

biaya operasional serta memperluas layanan keuangan kepada populasi yang belum memiliki akses 

perbankan (unbanked) dan mereka yang kurang terlayani oleh sistem keuangan konvensional 

(underbanked). Integrasi solusi teknologi ini dapat mempercepat pertumbuhan BMT sebagai model 

keuangan yang menjangkau seluruh segmen masyarakat, sehingga semakin memperdalam perannya 

dalam ekosistem keuangan inklusif (Ascarya & Sakti, 2022). 

Fungsionalitas BMT semakin diperkuat melalui mekanisme keuangan inovatif seperti sistem wakaf 

tunai (cash waqf system), sebagaimana dikaji oleh Ascarya dan Masrifah. Sistem ini memungkinkan 

dana yang terkumpul digunakan untuk proyek kesejahteraan sosial, seperti pembangunan fasilitas 

pendidikan dan kesehatan, sekaligus memperkuat modal BMT untuk layanan keuangan mikro. 

Fungsi ganda wakaf tunai ini mencerminkan  model  keberlanjutan  yang  menghubungkan  

aktivitas  sosial  dankomersial, serta meningkatkan dampak ekonomi komunitas melalui akses ke 

sumber daya keuangan bagi usaha mikro dan kecil (Ascarya & Masrifah, 2023). 

Bukti empiris yang dikumpulkan oleh Nurasyiah et al. menunjukkan adanya korelasi yang 

signifikan antara akses terhadap layanan BMT dengan kondisi ekonomi pengusaha sektor informal. 

Mereka yang mendapatkan dukungan keuangan dari BMT dilaporkan memiliki pendapatan rata-

rata yang lebih tinggi dibandingkan dengan mereka yang tidak memiliki akses ke lembaga keuangan 

formal. Temuan ini menegaskan peran krusial model keuangan syariah yang inklusif seperti BMT 

dalam mendorong pemberdayaan ekonomi di kalangan komunitas yang terpinggirkan (Nurasyiah 

et al., 2016). 

Waningsih et al. berpendapat bahwa BMT tidak hanya memainkan peran ekonomi yang 

penting tetapi juga menempatkan diri secara strategis dalam struktur sosial untuk meningkatkan 

literasi keuangan dan pemberdayaan di kalangan masyarakat kelas menengah bawah di Indonesia. 

Fokus pada aktivitas keuangan produktif serta inisiatif pembangunan komunitas mencerminkan 

semangat kolaboratif dalam operasi BMT, menciptakan siklus di mana pertumbuhan ekonomi dan 

tanggung jawab sosial dapat berjalan secara sinergis (Waningsih et al., 2024). Dengan demikian, 

BMT merepresentasikan perpaduan antara tujuan keuangan dan sosial, serta berkontribusi pada 

pengurangan kemiskinan dan eksklusi finansial secara bersamaan. 

Pengaruh BMT yang lebih luas juga terlihat dalam upayanya untuk melawan praktik 

pinjaman informal yang sering kali merugikan keamanan ekonomi masyarakat. Jubaedah et al. 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

42 
 

membahas bagaimana BMT berfungsi dalam menekan aktivitas rentenir dengan menyediakan 

solusi pembiayaan yang etis dan bebas bunga. Dengan menawarkan alternatif pinjaman yang adil 

berbasis bagi hasil, alih-alih suku bunga eksploitatif, BMT berpotensi mengubah perilaku keuangan 

komunitas yang selama ini terjebak dalam praktik pinjaman predator (Jubaedah et al., 2024). 

Inisiatif keuangan sosial yang dipimpin oleh BMT turut meningkatkan keterlibatan komunitas, 

sebagaimana dijelaskan oleh Mukhibad dan Nurkhin, yang menyoroti keterkaitan antara tata kelola 

keuangan dengan kinerja finansial dan sosial dalam BMT. Keselarasan ini meningkatkan 

akuntabilitas fiskal serta memastikan bahwa dampak sosial dari intervensi keuangan tetap terpantau, 

memperkuat peran BMT dalam membangun lingkungan ekonomi yang lebih adil dan berkeadilan 

(Mukhibad & Nurkhin, 2020). Tren terbaru dalam layanan keuangan, khususnya peningkatan 

investasi etis dan strategi pendanaan berbasis komunitas, juga dibahas oleh Falahuddin et al. Mereka 

mengungkapkan bahwa produk pembiayaan BMT yang populer, seperti rahn dan murabahah, sangat 

selaras dengan prinsip keadilan dan partisipasi anggota, serta memberikan dampak positif bagi 

ekonomi lokal dengan memfasilitasi akses terhadap pembiayaan yang sebelumnya terbatas 

(Falahuddin et al., 2024). 

Peran BMT dalam membangun ekonomi syariah yang inklusif didasarkan pada prinsip 

tanggung jawab sosial dan keuangan etis, menjadikannya sebagai alternatif yang layak bagi lembaga 

keuangan konvensional. Dampak komprehensif BMT mencakup pemberdayaan ekonomi, 

pencegahan eksploitasi keuangan, serta peningkatan kerja sama antar komunitas, menjadikannya 

entitas penting dalam pengembangan sistem ekonomi yang berkelanjutan dan inklusif. 

 

4. KESIMPULAN 

Kesimpulan ini menyimpulkan bahwa Lembaga Keuangan Syariah (LKS) memainkan peran 

penting dalam pengentasan kemiskinan di Indonesia, dengan memberikan akses pembiayaan yang 

inklusif dan berkeadilan. Melalui berbagai produk keuangan seperti murabahah, mudharabah, dan 

qardhul hasan, LKS memungkinkan masyarakat, terutama yang berada dalam kelompok ekonomi 

bawah, untuk memperoleh modal usaha tanpa beban riba. Selain itu, dengan memberdayakan 

UMKM, mengelola dana sosial (zakat, infak, sedekah, wakaf), serta mendukung pelatihan dan 

pengembangan usaha, LKS turut berkontribusi pada pemberdayaan ekonomi berbasis komunitas yang 

berkelanjutan. Keberadaan LKS juga menjadi alternatif pengelolaan keuangan yang lebih aman dan 

mengurangi ketimpangan ekonomi, memberi peluang kepada masyarakat yang sebelumnya 

terabaikan untuk keluar dari jerat kemiskinan. 

Namun, masih terdapat tantangan yang perlu dihadapi oleh LKS dalam pengentasan 

kemiskinan, terutama terkait dengan terbatasnya jangkauan layanan di daerah-daerah terpencil dan 

kurangnya pemahaman masyarakat tentang produk-produk keuangan syariah. Untuk itu, diperlukan 

peningkatan infrastruktur dan layanan LKS di wilayah tersebut, serta edukasi yang lebih luas tentang 

manfaat dan prinsip-prinsip keuangan syariah. Pemerintah dapat bekerja sama dengan lembaga ini 

untuk memperluas jangkauan layanan dan mendukung inisiatif pemberdayaan masyarakat, khususnya 

pada sektor UMKM yang dapat menyerap banyak tenaga kerja. 

Saran yang dapat disampaikan adalah bahwa lembaga keuangan syariah perlu meningkatkan 

kerjasama dengan pemerintah dan lembaga swadaya masyarakat untuk lebih mengoptimalkan 

peranannya dalam program pengentasan kemiskinan. Selain itu, edukasi kepada masyarakat 

mengenai prinsip dasar syariah dan berbagai produk pembiayaan yang sesuai dengan kebutuhan 

mereka perlu dilakukan secara intensif, baik melalui pelatihan langsung maupun melalui media 

digital. LKS juga disarankan untuk terus memperkenalkan inovasi produk dan layanan yang sesuai 

dengan perkembangan zaman, agar dapat beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat yang semakin 



Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

43 
 

beragam. 

 

SARAN 

REFERENSI 

 

Abd Elkader, N. (2016). Dialogic Pedagogy and Educating Preservice Teachers for Critical 

Multiculturalism. Sage Open, 6(1). https://doi.org/10.1177/2158244016628592  

Amin, A. U., Syam, S., & Yazid, I. (2023). Islamic Law Perspective: The Issue of Interfaith 

Marriage and its Impact on Society in Indonesia. Journal of World Science, 2(8), 1268–

1279. https://doi.org/10.58344/jws.v2i8.410  

Aprielle Ego Pasha, & Sugianto Sugianto. (2024). The Urgency Of Implementing Sharia 

Accounting In Sharia Financial Institutions In The Indonesian Context: Bibliometric 

Analysis. Journal of Business, Finance, and Economics (JBFE), 5(2), 27–35. 

https://doi.org/10.32585/jbfe.v5i2.5685  

Ascarya, A., & Masrifah, A. R. (2023). Strategies implementing cash waqf system for Baitul Maal 

wat Tamwil to improve its commercial and social activities. International Journal of Islamic 

and Middle Eastern Finance and Management, 16(1), 130–153. 

https://doi.org/10.1108/IMEFM-10-2020-0504  

Ascarya, A., & Sakti, A. (2022). Designing micro-fintech models for Islamic micro financial 

institutions in Indonesia. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management, 15(2), 236–254. https://doi.org/10.1108/IMEFM-05- 

2020-0233  

Ascarya, A., Sukmana, R., Rahmawati, S., & Masrifah, A. R. (2023). Developing cash waqf models 

for Baitul Maal wat Tamwil as integrated Islamic social and commercial microfinance. 

Journal of Islamic Accounting and Business Research, 14(5), 699– 717. 

https://doi.org/10.1108/JIABR-09-2020-0267  

Baber, H. (2019). Financial inclusion and FinTech. Qualitative Research in Financial Markets, 

12(1), 24–42. https://doi.org/10.1108/QRFM-12-2018-0131  

DURAK, İ., ÖNCÜ, M. A., & KARTAL, O. (2020). Measuring islamic financial literacy and 

discovering its relations with entrepreneurship among university students in Turkey.

 Bilimname, 2020(42), 215–242. https://doi.org/10.28949/bilimname.819736 

Elius, M. (2023). Interfaith Dialogue: An Islamic Framework. Journal of the Asiatic Society of

 Bangladesh, Humanities, 68(2), 193–

206. https://doi.org/10.3329/jasbh.v68i2.70363  

Falahuddin, Moh. A., Kamil, A., & Rahman, F. (2024). Implementation of Rahn and Murabahah 

Agreements at KSPPS BMT NU East Java Mayang Jember Branch. Malacca: Journal of 

https://doi.org/10.1177/2158244016628592
https://doi.org/10.58344/jws.v2i8.410
https://doi.org/10.32585/jbfe.v5i2.5685
https://doi.org/10.1108/IMEFM-10-2020-0504
https://doi.org/10.1108/JIABR-09-2020-0267
https://doi.org/10.1108/QRFM-12-2018-0131
https://doi.org/10.28949/bilimname.819736
https://doi.org/10.3329/jasbh.v68i2.70363


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

44 
 

Management and Business Development, 1(1), 23–30. 

https://doi.org/10.69965/malacca.v1i1.50  

Haerudin, Fajri, A., Shukor, S. A., & Wibowo, K. A. (2023). The Future Growth for Islamic 

Microfinance in Indonesia: Baitul Maal Wat Tamwil Domains. International Journal of 

Professional Business Review, 8(7), e01632. 

https://doi.org/10.26668/businessreview/2023.v8i7.1632  

Hamdani, Ifatin Nur, & Dede Nurrohman. (2023). Islamic social enterprise model at Baitul Maal Wat 

Tamwil (BMT) Nurul Ummah Ngasem, Bojonegoro Indonesia. World Journal of Advanced 

Research and Reviews, 20(2), 579–586. https://doi.org/10.30574/wjarr.2023.20.2.2273  

Hidajat, T. (2020). Financial Technology in Islamic View. Perisai : Islamic Banking and 

Finance Journal, 4(2), 102–112. https://doi.org/10.21070/perisai.v4i2.465 Jubaedah, D., 

Sopiah, E., & Fatahillah, I. A. (2024). The Strategy and Effectiveness of Baitul 

Maal wa Tamwil in Eradicating Loan Shark Practices in Java and Sumatra. Indonesian 

Journal of Advanced Research, 3(11), 1821–1832. https://doi.org/10.55927/ijar.v3i11.12373  

Khamis, F. M., Isa, M. Y. Bin, & Yusuff, N. B. (2024). Perceived inclusion of Islamic finance: The 

effects of attitudes, experience, literacy, religiosity, and social influences. International 

Journal of Applied Economics, Finance and Accounting, 18(2), 321– 

338. https://doi.org/10.33094/ijaefa.v18i2.1398  

Kirac, N. İ., Altinay, F., Dagli, G., Altinay, Z., Sharma, R., Shadiev, R., & Celebi, M. (2022). 

Multicultural Education Policies and Connected Ways of Living during COVID-19: Role of 

Educators as Cultural Transformers. Sustainability, 14(19), 12038. 

https://doi.org/10.3390/su141912038  

Lim, L. L. (2018a). A Multicultural Act for Australia. Cosmopolitan Civil Societies: An 

Interdisciplinary Journal, 10(2), 47–66. https://doi.org/10.5130/ccs.v10i2.5981  

Lim, L. L. (2018b). A Multicultural Act for Australia. Cosmopolitan Civil Societies: An 

Interdisciplinary Journal, 10(2), 47–66. https://doi.org/10.5130/ccs.v10i2.5981  

Lubis, R. H., & Nurlaeli, I. (2023). Analysis of Law No. 24 of 2004 on the Non-Participation of 

Baitul Maal Wal Tamwil as Deposit Insurance Corporation Participants. Ijtimā Iyya Journal 

of Muslim Society Research, 8(2), 161–176. https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.8521  

Mathieu, F. (2018). The failure of state multiculturalism in the UK? An analysis of the UK’s 

multicultural policy for 2000–2015. Ethnicities, 18(1), 43–69. 

https://doi.org/10.1177/1468796817713040  

Mukhibad, H., & Nurkhin, A. (2020). The Mechanism of Corporate Governance, Financial 

Performance, and Social Performance in Baitul Maal Wat Tamwil (BMT). Journal of

 Accounting and Strategic Finance, 3(1), 1–

17. https://doi.org/10.33005/jasf.v3i1.66  

Ngaha, R. P., & Moungou Mbenda, S. P. (2024a). Bank employees’ perception of Islamic finance 

https://doi.org/10.69965/malacca.v1i1.50
https://doi.org/10.26668/businessreview/2023.v8i7.1632
https://doi.org/10.30574/wjarr.2023.20.2.2273
https://doi.org/10.55927/ijar.v3i11.12373
https://doi.org/10.33094/ijaefa.v18i2.1398
https://doi.org/10.3390/su141912038
https://doi.org/10.5130/ccs.v10i2.5981
https://doi.org/10.5130/ccs.v10i2.5981
https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.8521
https://doi.org/10.1177/1468796817713040
https://doi.org/10.33005/jasf.v3i1.66


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

45 
 

in a non-Islamic developing country: the case of Cameroon. Journal of Islamic Accounting 

and Business Research, 15(6), 897–910. https://doi.org/10.1108/JIABR-06-2022-0142  

Ngaha, R. P., & Moungou Mbenda, S. P. (2024b). Bank employees’ perception of Islamic finance 

in a non-Islamic developing country: the case of Cameroon. Journal of Islamic Accounting 

and Business Research, 15(6), 897–910. https://doi.org/10.1108/JIABR-06-2022-0142  

Notolegowo, H. K., Alamsyah, I. F., Saraswati, N., Jalil, B. A., & Bt Isahak Merican, F. M. (2023). 

Relationship between Islamic Social Finance and Sustainable Development Goals: A 

Conceptual Framework. KnE Social Sciences, 197. 

https://doi.org/10.18502/kss.v8i18.14245  

Nurasyiah, A., Rosida, R., & Wulandari, N. S. (2016). Islamic Financial Inclusion 

Contribution to the Empowerment and Development of Informal Sector. 

Proceedings of the 1st UPI International Conference on Sociology Education (UPI ICSE 

2015). https://doi.org/10.2991/icse-15.2016.52  

Rusydiana, A. S., Sukmana, R., & Laila, N. (2023). Waqf Development Model for SDG-16 (Peace, 

Justice and Strong Institutions). Islamic Social Finance, 3(2). 

https://doi.org/10.58968/isf.v3i2.318  

Rusydiana, A. S., Sukmana, R., Laila, N., & Sanrego, Y. D. (2024). Waqf Development Model for 

SDG-10: An ANP Approach. Economics and Sustainability, 1(1). 

https://doi.org/10.58968/es.v1i1.412  

Sienkiewicz, D., Maassen, A., Imaz-Iglesia, I., Poses-Ferrer, E., McAvoy, H., Horgan, R., Arriaga, 

M. T. de, & Barnfield, A. (2020). Shaping Policy on Chronic Diseases through National 

Policy Dialogs in CHRODIS PLUS. International Journal of Environmental Research and 

Public Health, 17(19), 7113. https://doi.org/10.3390/ijerph17197113  

Solomonian, L., & Di Ruggiero, E. (2021). The critical intersection of environmental and social 

justice: a commentary. Globalization and Health, 17(1), 30. https://doi.org/10.1186/s12992-

021-00686-4  

Suseno, P., & Fitriyani, Y. (2018). Role of Islamic Finance Development to Financial Inclusion: 

Empirical Study in Islamic Banking Countries. Jurnal Ekonomi & Keuangan Islam, 4(1), 

1–8. https://doi.org/10.20885/jeki.vol4.iss1.art1  

Trianto, B., Rahmayati, R., Yuliaty, T., & Sabiu, T. T. (2021). Determinant factor of Islamic 

financial inclusiveness at MSMEs: Evidence from Pekanbaru, Indonesia. Jurnal Ekonomi

 & Keuangan Islam, 7(2), 105–

122. https://doi.org/10.20885/jeki.vol7.iss2.art1  

Waningsih, R., Denytasari, R., & Sujianto, A. E. (2024). Marketing Strategy of Financing Products 

in an Effort to Increase the Number of Customers at Baitul Mal Wat Tamwil (BMT) Rizwa 

Manbaul Ulum Rejotangan Tulungagung. Jurnal Syntax Transformation, 5(1), 9–19. 

https://doi.org/10.1108/JIABR-06-2022-0142
https://doi.org/10.1108/JIABR-06-2022-0142
https://doi.org/10.18502/kss.v8i18.14245
https://doi.org/10.2991/icse-15.2016.52
https://doi.org/10.58968/isf.v3i2.318
https://doi.org/10.58968/es.v1i1.412
https://doi.org/10.3390/ijerph17197113
https://doi.org/10.1186/s12992-021-00686-4
https://doi.org/10.1186/s12992-021-00686-4
https://doi.org/10.20885/jeki.vol4.iss1.art1
https://doi.org/10.20885/jeki.vol7.iss2.art1


Al-Maqrizi: Jurnal Ekonomi Syariah dan Studi Islam  
Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang  Vol 3. No. 1 Juni 2025 
e-ISSN 3025-4787  hal. 36-46 
 

46 
 

https://doi.org/10.46799/jst.v5i1.895 

Yakubu, A. B., & Isbahi, M. B. (2022). A Conceptual Analysis: The Inclusion of Elder-Care 

Funding in Contemporary Waqf Revival in Nigeria. Indonesian Interdisciplinary Journal

 of Sharia Economics (IIJSE), 5(2), 402–422. 

https://doi.org/10.31538/iijse.v5i2.2238  

Zaini, F., & Bin Shuib, M. S. (2021). Fatwa on Sharia Products and Its Role in The Development 

of Islamic Finance Industry. Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 22(2), 189. 

https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i2.11859  

 

 

https://doi.org/10.46799/jst.v5i1.895
https://doi.org/10.31538/iijse.v5i2.2238
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i2.11859

