Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

LIVING QURAN : SKEMA WAHYU HIDUP DI TENGAH MASYARAKAT

Amaliyah
Manajemen Pendidikan Islam, Universitas Pamulang, Indoesia

Correspondence: dosen01610@unpam.ac.id

ABSTRAK

Al-Qur’an sebagai wahyu Ilahi diturunkan untuk menjadi pedoman hidup bagi seluruh umat
manusia di setiap ruang dan waktu. Seiring perkembangan zaman dan perubahan sosial, interaksi
umat Islam terhadap Al-Qur’an tidak hanya berhenti pada pembacaan teks, tetapi berkembang
menjadi berbagai bentuk penghayatan dan pengamalan dalam kehidupan sehari-hari. Fenomena ini
melahirkan konsep Living Qur’an, yaitu studi tentang bagaimana wahyu “hidup” dan
“dihidupkan” di tengah masyarakat. Metodologi dengan pendekatan living Quran, bukan terkait
teks, akan tetapi, pada respon sosial terhadap Masyarakat. Perspektif Living Qur’an menunjukkan
bahwa nilai-nilai wahyu termanifestasi dalam beragam dimensi kehidupan, seperti spiritualitas,
moralitas, pendidikan, budaya, serta hubungan sosial. Tradisi keagamaan seperti tahlilan,
khataman, atau penggunaan ayat tertentu dalam pengobatan (ruqyah) merupakan bentuk konkret
dari internalisasi makna Al-Qur’an dalam budaya lokal. Arus modernisasi dan globalisasi, muncul
tantangan besar berupa sekularisasi, degradasi moral, dan berkurangnya pemahaman kontekstual
terhadap Al-Qur’an. Hal ini menyebabkan nilai-nilai wahyu perlahan terpinggirkan dari kehidupan
sosial. Oleh karena itu, konsep Living Qur’an menjadi penting sebagai pendekatan metodologis
dan reflektif untuk menghidupkan kembali nilai-nilai Al-Qur’an di masyarakat modern. Hasil
penelitian ini menemukan alur skema implementasi living Quran, dimulai dari komponen wahyu,
proses internalisasi nilai wahyu, interaksi sosial manusia, manifestasi nilai qur’ani, dampak sosial.
Dengan implikasi dimensi spiritual, dimensi moral dan sosial, dimensi budaya dan tradisi, dimensi
intelektual dan pendidikan, dimensi sosio-politik dan ekonomi.

Kata kunci: Living Qur’an, wahyu, masyarakat, nilai Qur’ani, internalisasi sosial.

PENDAHULUAN

Manusia dan agama memiliki hubungan yang tidak terpisahkan. Dimana
agama menjadi panduan hidup, nilai moral, dan tujuan spiritual bagi manusia.
(Solahan Arif, tth). Salah satu rujukan agama adalah kitab suci. Kitab suci Al-
Qur’an merupakan pedoman hidup utama bagi umat Islam yang diturunkan Allah
SWT. sebagai petunjuk, rahmat, dan solusi bagi seluruh aspek kehidupan manusia.

Sebagaimana ditegaskan dalam firman-Nya: “Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada

19| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

keraguan padanya; petunjuk bagi mereka yang bertakwa.” (Q.S. Al-Baqgarah [2]:
2). Realitas kehidupan manusia modern menunjukkan adanya kecenderungan
yang mengkhawatirkan: banyak umat Islam yang semakin jauh dari nilai-nilai Al-
Qur’an, baik dalam aspek pemahaman, penghayatan, maupun pengamalan. Al-
Qur’an memang masih dibaca dan dihormati secara simbolik, tetapi belum
sepenuhnya dijadikan pedoman dalam membangun tatanan kehidupan individu,
keluarga, dan masyarakat. Fenomena ini menandakan terjadinya krisis spiritual
dan moral yang serius di tengah kemajuan peradaban modern. (Arifin, Zainal.
(2020).

Kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan yang seharusnya memperkuat
keimanan, justru seringkali membawa manusia pada pola hidup materialistik dan
sekuler. Ukuran kebahagiaan bergeser dari ketenangan batin menjadi pencapaian
duniawi semata. Nilai-nilai Al-Qur’an seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang,
dan amanah mulai terkikis oleh budaya pragmatisme, individualisme, dan
hedonisme. (Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2018). Akibatnya, berbagai persoalan
sosial muncul di tengah masyarakat: meningkatnya angka kejahatan, korupsi,
perceraian, penyalahgunaan teknologi, hingga krisis identitas di kalangan generasi
muda. Fenomena tersebut menunjukkan bahwa ketika manusia menjauh dari Al-
Qur’an, mereka kehilangan arah dan keseimbangan hidup. Allah Swt. telah
memperingatkan dalam surah Thaha ayat 124: “Dan barang siapa berpaling dari
peringatan-Ku, maka sesungguhnya baginya penghidupan yang sempit, dan Kami
akan menghimpunkannya pada hari kiamat dalam keadaan buta.”

Ayat ini menggambarkan kondisi manusia yang tidak menjadikan Al-
Qur’an sebagai pedoman hidup. Mereka hidup dalam kesempitan batin meskipun
secara lahiriah tampak sejahtera. Inilah bentuk “krisis eksistensial” modern:
manusia merasa kehilangan arah, makna, dan kedamaian meski dikelilingi oleh
kemajuan teknologi dan kemewahan dunia.. Kondisi ini juga berdampak luas pada
kehidupan sosial. Ketika masyarakat menjauh dari nilai-nilai Al-Qur’an, tatanan
moral mulai runtuh. Kejujuran digantikan oleh kebohongan, keadilan dikalahkan
oleh kepentingan pribadi, dan solidaritas sosial melemah karena hilangnya rasa

empati. Generasi muda, yang seharusnya menjadi penerus perjuangan umat,

20l Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

banyak yang kehilangan pegangan spiritual karena terpengaruh oleh budaya
global yang bebas nilai. Mereka lebih mengenal figur-figur populer di media
sosial daripada memahami tokoh-tokoh teladan dalam Al-Qur’an. (Rahman,
Fazlur. (1982).

Selain itu, jauhnya manusia dari Al-Qur’an juga berpengaruh terhadap
pola pikir dan gaya hidup. Nilai-nilai Al-Qur’an yang menekankan keseimbangan
antara dunia dan akhirat semakin terpinggirkan oleh pandangan hidup sekuler.
Akibatnya, orientasi hidup manusia menjadi timpang: mengejar dunia tanpa arah
spiritual, dan menjalankan agama tanpa kesadaran sosial. Dalam kenyataan sehari-
hari, cara umat Islam berinteraksi dengan Al-Qur’an sangat beragam. Ada yang
menempatkannya sebagai pedoman hukum dan moral, ada yang menggunakannya
sebagai sumber spiritualitas, dan ada pula yang menghadirkannya dalam bentuk
tradisi budaya. Dari sinilah muncul gagasan Living Qur’an sebuah pendekatan
yang berusaha memahami bagaimana Al-Qur’an benar-benar “hidup” di tengah
masyarakat Muslim.

METODOLOGI PENDEKATAN LIVING QURAN

Pendekatan Living Qur’an merupakan salah satu metode kontemporer
dalam studi Al-Qur’an yang menekankan pada fenomena sosial dan praktik
kehidupan masyarakat dalam berinteraksi dengan Al-Qur’an. Jika kajian tafsir
tradisional fokus pada teks dan makna normatif (tafsir bi al-ma’tstr, bi al-ra’yi,
linguistik, dan sebagainya), maka Living Qur’an berusaha memahami bagaimana
Al-Qur’an “hidup” dan “dihidupkan” oleh umat Islam dalam konteks sosial,
budaya, dan historis tertentu. Objek dalam penelitian Living Qur’an bukanlah teks
Al-Qur’an secara langsung, melainkan respon sosial terhadap teks tersebut.
(Kuntowijoyo. (2001). Fokus utamanya adalah:

1. Persepsi, pemahaman, dan keyakinan masyarakat terhadap makna ayat;
2. Pengaruh Al-Qur’an terhadap perilaku sosial, budaya, ekonomi, dan moral
umat Islam.

Metodologi Living Qur’an membuka ruang baru dalam studi Al-Qur’an
modern. (Sahiron Syamsuddin (Ed.), (2017). Ia tidak hanya memandang wahyu

sebagai teks suci, tetapi juga sebagai pengalaman hidup yang membentuk dan

21|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

dibentuk oleh masyarakat. (Saeed, Abdullah. (2006). Melalui pendekatan ini, Al-
Qur’an tidak lagi dipahami secara eksklusif dalam ranah akademik atau teologis,
melainkan dihadirkan dalam kehidupan nyata, sebagai inspirasi etis, moral, dan
budaya yang terus hidup di setiap zaman.

KONSEP WAHYU HIDUP DI TENGAH MASYARAKAT

Secara teologis, wahyu adalah kalam Allah SWT, yang diturunkan kepada
Nabi Muhammad sebagai petunjuk hidup bagi seluruh umat manusia. Setelah
masa kenabian berakhir, wahyu dalam bentuk teks (Al-Qur’an) tetap kekal, tetapi
interaksi manusia dengan wahyu itu bersifat dinamis dan terus berkembang
sepanjang zaman. Artinya wahyu tidak hanya dibaca, tetapi juga “dihidupkan”
dalam kehidupan masyarakat. Bahwa nilai-nilai AI-Qur’an tidak berhenti di dalam
mushaf, tetapi menjelma dalam bentuk perilaku, budaya, tradisi, kebijakan, dan
sistem sosial yang dijalankan oleh umat Islam. Wahyu yang hidup berarti proses
internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan nyata, baik pada tataran
individu, keluarga, maupun masyarakat luas. la adalah bentuk konkret dari firman
Allah yang “turun” bukan lagi dalam teks, tetapi dalam tindakan sosial dan moral
manusia. (Rohman, Fajar. (2021).

Landasan Konseptual dalam konsep “wahyu yang hidup” berakar pada
pemahaman bahwa Al-Qur’an bersifat shalih li kulli zaman wa makan relevan
untuk setiap waktu dan tempat. Artinya, pesan Al-Qur’an tidak statis, tetapi bisa
diaktualisasikan sesuai konteks sosial-budaya tanpa kehilangan nilai universalnya.
Allah Swt. menegaskan dalam Q.S. An-Nahl [16]: 89:“...Dan Kami turunkan
kepadamu Al-Kitab untuk menjelaskan segala sesuatu, sebagai petunjuk, rahmat,
dan kabar gembira bagi orang-orang yang berserah diri.” Ayat ini menunjukkan
bahwa wahyu berfungsi sebagai petunjuk hidup yang terus menerangi perjalanan
manusia. Ketika masyarakat menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber etika, hukum,
dan inspirasi sosial, maka sejatinya wahyu itu “hidup” dan bekerja di tengah-
tengah mereka.

Konsep wahyu yang hidup mencakup beberapa dimensi utama: (Arifin,
Zainal. (2020).

a. Dimensi Spiritual

22| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Wahyu hidup ketika manusia menjadikannya sumber kekuatan batin,
ketenangan, dan arah hidup. Tradisi membaca Al-Qur’an, berdzikir dengan ayat-
ayat-Nya, dan menjadikannya sumber doa adalah bentuk aktualisasi spiritual
wahyu di masyarakat.

b. Dimensi Moral dan Sosial

Nilai-nilai Al-Qur’an seperti keadilan, kejujuran, kasih sayang, dan
tanggung jawab diwujudkan dalam kehidupan sosial. Ketika masyarakat menolak
korupsi, menolong sesama, atau menjaga hak-hak fakir miskin, di sanalah wahyu
hadir dalam tindakan moral.

c. Dimensi Budaya dan Tradisi

Banyak budaya lokal di dunia Islam yang mengandung nilai-nilai Qur’ani,
misalnya tahlilan, selametan, khataman Al-Qur’an, atau maulid Nabi. Meski
berakar pada budaya lokal, praktik-praktik ini mencerminkan semangat
menghidupkan wahyu dalam keseharian masyarakat.

d. Dimensi Intelektual dan Pendidikan

Wahyu hidup melalui kegiatan menuntut ilmu, membaca, menafsirkan,
dan meneliti Al-Qur’an. Institusi seperti pesantren, majelis taklim, dan lembaga
pendidikan Islam adalah ruang di mana wahyu terus dihidupkan dalam bentuk
transmisi pengetahuan dan moralitas.

e. Dimensi Sosio-Politik dan Ekonomi

Ketika prinsip-prinsip keadilan, amanah, dan kesejahteraan diterapkan
dalam kebijakan publik dan ekonomi, itu juga merupakan bentuk wahyu yang
hidup. Masyarakat yang menjadikan nilai-nilai Al-Qur’an sebagai dasar dalam

membangun sistem sosial sedang menghidupkan wahyu secara struktural.

Proses Wahyu Menjadi “Hidup” (Sahiron Syamsuddin. (2019).
Agar wahyu benar-benar hidup di tengah masyarakat, dibutuhkan tiga
proses utama:

1. Pemahaman (Understanding)

23| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Wahyu tidak dapat hidup jika hanya dibaca tanpa dipahami. Pemahaman
yang kontekstual dan mendalam terhadap makna ayat-ayat Al-Qur’an menjadi
langkah awal agar pesan ilahi dapat diterjemahkan dalam realitas sosial.

2. Penghayatan (Internalization)

Setelah dipahami, nilai-nilai Al-Qur’an harus diresapi dalam hati dan
menjadi keyakinan moral. Ini melahirkan kesadaran bahwa setiap tindakan
manusia memiliki dimensi spiritual dan pertanggungjawaban di hadapan Allah.

3. Pengamalan (Implementation)

Tahap terakhir adalah penerapan nilai-nilai tersebut dalam perilaku nyata
dalam keluarga, pekerjaan, pendidikan, maupun kehidupan sosial. Ketika Al-
Qur’an menjadi dasar berpikir dan bertindak, maka wahyu itu telah benar-benar
hidup.

Tantangan Wahyu di Tengah Masyarakat Modern, meski idealnya wahyu
menjadi pusat kehidupan, realitas masyarakat modern menunjukkan adanya
berbagai hambatan: Sekularisasi dan materialisme, yang menyingkirkan agama
dari ruang publik; Pemahaman tekstual tanpa kontekstualisasi, yang membuat
ajaran Al-Qur’an kaku dan sulit diterapkan; Krisis moral dan spiritual, akibat
dominasi budaya instan dan konsumerisme; Minimnya literasi Al-Qur’an,
terutama di kalangan generasi muda. Akibatnya, wahyu kehilangan ‘“nyawa
sosialnya” yaitu dihormati, tetapi tidak diamalkan. (Shihab, Alwi. (1998)
Indikator Masyarakat yang Menghidupkan Wahyu

Sebuah masyarakat dapat dikatakan “menghidupkan wahyu” jika: Al-
Qur’an menjadi rujukan utama dalam menyelesaikan masalah moral dan sosial;
Nilai-nilai Qur’ani tampak dalam kebijakan publik, pendidikan, dan budaya;
Tradisi keagamaan yang hidup berakar pada semangat Qur’ani, bukan sekadar
formalitas; Setiap individu memiliki kesadaran untuk menjadikan ayat-ayat Al-
Qur’an sebagai pedoman etis dalam kehidupan sehari-hari. (Abdullah, M. Amin.
(2020).

Pendekatan Living Qur’an berangkat dari kesadaran bahwa Al-Qur’an
tidak hanya hidup di ruang teks dan tafsir, tetapi juga di ruang sosial dan budaya.
Dalam perspektif ini, Al-Qur’an tidak hanya ditafsirkan dengan kata-kata,

24| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

melainkan juga dengan tindakan, tradisi, dan simbol-simbol kehidupan umat.
Misalnya, tradisi khataman di pesantren, pembacaan surah Yasin setiap malam
Jumat, atau penggunaan ayat-ayat tertentu untuk pengobatan dan perlindungan
(ruqyah) adalah wujud nyata bagaimana Al-Qur’an dihidupkan dalam praktik
sosial. (Hasan, Nor. (2019).

Pendekatan Living Qur’an tidak luput dari kritik. Sebagian kalangan
memandang bahwa praktik-praktik tersebut berisiko menjauhkan makna Al-
Qur’an dari pesan aslinya. Mereka khawatir tradisi yang sarat unsur lokal bisa
menimbulkan penyimpangan teologis atau sinkretisme. Namun, para pendukung
Living Qur’an justru melihat fenomena ini sebagai bukti keluwesan wahyu dalam
berdialog dengan budaya manusia. Al-Qur’an tidak datang untuk menghapus
kebudayaan, tetapi untuk menyucikan dan mengarahkannya kepada nilai-nilai
ketuhanan dan kemanusiaan. (Munawar, Achmad. (2020).

Dalam konteks akademik, Living Qur’an menjadi pendekatan yang
memperkaya studi Al-Qur’an klasik. Jika tafsir tradisional menekankan makna
teks berdasarkan gramatika, konteks asbab al-nuzul, dan otoritas mufassir, maka
Living Qur’an menekankan makna fungsional—yakni bagaimana Al-Qur’an
bekerja dan berperan dalam kehidupan umat. Pendekatan ini sejalan dengan
pandangan sarjana modern seperti Abdullah Saeed yang menekankan pentingnya
memahami “makna kontekstual” Al-Qur’an dalam realitas sosial. (Arkoun,
Mohammed. (1997).

Living Qur’an mengajak kita untuk melihat bahwa keberagamaan bukan
hanya tentang bagaimana seseorang memahami ayat, tetapi juga bagaimana ia
mewujudkannya dalam tindakan nyata. Ketika umat Islam menegakkan keadilan,
menolong sesama, menjaga lingkungan, dan menghormati perbedaan, di sanalah
nilai-nilai Al-Qur’an benar-benar hidup. Dengan kata lain, Living Qur’an tidak
berhenti pada praktik ritual atau budaya, tetapi menuntun pada kesadaran etis dan
spiritual yang lebih luas. (Mahmoud, R. (2020).

Realitas di masyarakat, setiap budaya menghadirkan Al-Qur’an dengan
caranya sendiri. Di pedesaan, Al-Qur’an sering menjadi bagian dari tradisi

kolektif , dibaca bersama untuk keselamatan atau rasa syukur. Sementara di

25| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

perkotaan, interaksi dengan Al-Qur’an muncul dalam bentuk kajian tematik,
tilawah digital, dan konten dakwah di media sosial. Di masyarakat Jawa, misalnya,
bacaan Al-Qur’an sering dipadukan dengan tradisi tahlilan atau kenduri sebagai
simbol doa bersama. Di Timur Tengah, ayat-ayat Al-Qur’an banyak dijadikan
hiasan kaligrafi di masjid dan rumah-rumah. Sementara di Afrika, beberapa suku
Muslim menghafal surah tertentu untuk menjaga hasil panen atau menolak bala.

Fenomena ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an selalu menemukan jalannya
untuk hadir di tengah perubahan zaman. Ia tidak hanya dibaca, tetapi juga
diinternalisasi melalui berbagai medium modern. Dari mimbar masjid hingga
layar gawai, ayat-ayat suci tetap menjadi cahaya yang menuntun. (Nasr, Seyyed
Hossein. (2007). Semua ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an telah bertransformasi
menjadi bagian integral dari kebudayaan, sekaligus menjadi sumber makna dalam
setiap aspek kehidupan. (Ismail, Faisal. (2022).

Namun, dalam dinamika tersebut, muncul pertanyaan penting: apakah
semua bentuk “kehidupan” Al-Qur’an itu sejalan dengan pesan aslinya? Di sinilah
letak tantangan pendekatan Living Qur’an. Kita diajak untuk tidak hanya
mengamati fenomena, tetapi juga mengkritisinya. Apakah praktik-praktik tersebut
memperkuat nilai-nilai tauhid, keadilan, dan kasih sayang? Ataukah justru
melahirkan bentuk formalitas yang kosong dari makna spiritual?

Di satu sisi, sebagian kalangan cenderung memandang Living Qur’an
sebagai bentuk “pelesetan” dari ajaran murni, karena dianggap terlalu
menekankan aspek budaya. Namun di sisi lain, pendekatan ini justru
memperlihatkan betapa luwesnya wahyu dalam menembus batas ruang dan waktu.
Seperti air yang menyesuaikan wadahnya, Al-Qur’an hadir dalam berbagai wajah
kebudayaan tanpa kehilangan esensi ketuhanannya. [a mampu berdialog dengan
konteks sosial dan memperkaya makna keberagamaan. (Fauzi, Ahmad. (2021).

Dalam konteks akademik, Living Qur’an merupakan jembatan antara teks
dan realitas. la menggabungkan pendekatan tafsir dengan metode antropologi dan
sosiologi. Para peneliti Living Qur’an tidak hanya membuka mushaf, tetapi juga
membuka mata terhadap kehidupan umat. Mereka tidak hanya membaca ayat,

tetapi juga membaca masyarakat. Melalui penelitian lapangan, wawancara, dan

26 | Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

observasi, mereka menemukan bahwa setiap ayat yang dihidupkan memiliki
“kisah” sosialnya sendiri. (Nasr, Seyyed Hossein. (2002).

Living Qur’an mengajarkan bahwa kemuliaan wahyu tidak hanya terletak
pada lafaznya, tetapi juga pada kemampuannya menuntun perilaku. Ketika
seseorang menahan amarah karena ingat firman Allah tentang sabar, ketika
masyarakat membangun solidaritas karena termotivasi oleh ayat tentang tolong-
menolong, atau ketika pemimpin berlaku adil karena menyadari tanggung
jawabnya di hadapan Tuhan, di sanalah Al-Qur’an benar-benar hidup. (Quraish
Shihab, M. (2007).

Di era modern yang sarat dengan arus globalisasi dan krisis moral, Living
Qur’an menemukan urgensinya yang baru. Ia mendorong umat Islam untuk tidak
berhenti pada aspek ritual, tetapi juga menghadirkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam
ruang publik: kejujuran dalam ekonomi, keadilan dalam hukum, kepedulian dalam
sosial, dan etika dalam teknologi. Dengan begitu, Al-Qur’an tidak hanya dibaca,
tetapi juga dirasakan manfaatnya oleh masyarakat luas, bahkan oleh mereka yang
tidak beragama Islam sekalipun.( Fadhil, Ahmad. (2018).

Dalam pandangan Islam, wahyu tidak datang untuk memisahkan manusia
dari realitas sosialnya, melainkan untuk menuntun dan menyucikan kehidupan
sosial agar selaras dengan kehendak Ilahi. Karena itu, keberadaan wahyu sejatinya
tidak berhenti di masjid atau dalam ritual keagamaan, tetapi mengalir dalam setiap
aspek kehidupan Masyarakat, mulai dari hubungan keluarga, ekonomi, pendidikan,
hingga politik dan kebudayaan. (Ilyas, Yunahar. (2004).

Interaksi sosial manusia yang didasari nilai-nilai wahyu mencerminkan
kehidupan yang harmonis dan berkeadilan. Al-Qur’an menegaskan bahwa
manusia diciptakan untuk saling mengenal dan bekerja sama dalam kebaikan,
bukan untuk saling membeda-bedakan atau merendahkan. Firman Allah dalam
Q.S. Al-Hujurat [49]: 13 menegaskan:“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, dan Kami
jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling

mengenal.” Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman adalah kehendak Tuhan,

27| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

dan wahyu berfungsi sebagai pedoman moral agar perbedaan tidak menjadi
sumber konflik, tetapi sarana untuk saling melengkapi. (Azra, Azyumardi. (2013).

Ketika nilai wahyu menjadi dasar dalam hubungan sosial, maka terbentuk
masyarakat yang penuh empati dan tanggung jawab. Prinsip tolong-menolong
(ta‘awun), keadilan (‘adl), dan kasih sayang (rahmah) menjadi roh dari setiap
interaksi. Dalam masyarakat yang menjadikan Al-Qur’an sebagai panduan,
solidaritas sosial tumbuh secara alami: orang kaya peduli kepada yang miskin,
pemimpin melindungi rakyatnya, dan setiap individu berusaha menebar kebaikan
di lingkungannya. (Hidayat, Nur. (2019).

Sebaliknya, ketika interaksi sosial kehilangan ruh wahyu, maka kehidupan
menjadi kering dan penuh ketegangan. Hubungan antarindividu didominasi oleh
kepentingan pribadi, keserakahan, dan persaingan yang tidak sehat. Fenomena
seperti ketimpangan sosial, krisis moral, dan menurunnya rasa empati merupakan
tanda bahwa manusia mulai menjauh dari pedoman ilahi. Padahal, wahyu
diturunkan untuk menata keseimbangan hubungan manusia dengan Tuhan (hablun
min Allah) dan manusia dengan sesama (hablun min an-nas).

Dalam kehidupan modern, aktualisasi wahyu dalam interaksi sosial bisa
dilihat dalam berbagai bentuk. Di tingkat keluarga, misalnya, nilai-nilai Al-Qur’an
mendorong terciptanya hubungan yang penuh kasih sayang dan tanggung jawab
antara orang tua dan anak. Dalam dunia kerja, wahyu menuntun manusia untuk
berlaku jujur, adil, dan tidak menipu. Dalam kehidupan berbangsa, Al-Qur’an
mengajarkan prinsip persaudaraan, musyawarah, dan tanggung jawab sosial.
Semua nilai ini menjadikan masyarakat lebih beradab dan berorientasi pada
kemaslahatan bersama.

Selain itu, wahyu juga berfungsi sebagai kekuatan pembebas dari
ketidakadilan sosial. Dalam sejarah, pesan-pesan Al-Qur’an tentang kesetaraan,
keadilan, dan pembelaan terhadap kaum lemah telah menjadi dasar munculnya
gerakan sosial di berbagai belahan dunia Islam. Nilai-nilai wahyu mendorong
manusia untuk melawan penindasan, menegakkan hak asasi, dan menciptakan

tatanan sosial yang lebih manusiawi.

28| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Namun, dalam era globalisasi dan digitalisasi, peran wahyu dalam
interaksi sosial menghadapi tantangan baru. Budaya individualistik, materialisme,
dan sekularisme membuat banyak orang menilai hubungan sosial hanya dari sisi
keuntungan duniawi. Akibatnya, nilai spiritual dan moral mulai memudar. Dalam
situasi seperti ini, diperlukan upaya sadar untuk “menghidupkan kembali wahyu”
dalam kehidupan sosial, menjadikannya dasar etika dalam bermedia, berdialog,
bekerja, dan bersosialisasi di ruang publik. (Syafrudin, Rahmat. (2018).

Wahyu yang hidup dalam interaksi sosial bukanlah konsep abstrak, tetapi
realitas yang bisa dirasakan. la tampak dalam sikap sederhana: ketika seseorang
memilih memaaftkan daripada membalas dendam, ketika pemimpin berlaku adil,
atau ketika masyarakat bergotong royong membantu korban bencana tanpa
pamrih. Semua itu adalah cerminan nyata dari ayat-ayat Allah yang menjelma
dalam tindakan manusia.

Skema Konseptual: Wahyu dalam Interaksi Sosial (Living Qur’an);
(Hidayat, Nur. (2019). Skema ini menggambarkan bagaimana wahyu (Al-Qur’an)
sebagai sumber nilai Ilahi,berinteraksi dengan manusia dan masyarakat, lalu
melahirkan perilaku sosial, budaya, dan moral yang mencerminkan nilai-nilai
Qur’ani. Prosesnya terjadi secara dinamis, melalui pemahaman, penghayatan, dan
pengamalan. Adapun komponen utama dan penjelasannya sebagai berikut :

1. Wahyu (Al Qur’an)

Sumber nilai, norma, dan petunjuk hidup.
2. Proses Internalisasi Nilai Wahyu

Pemahaman (tafaqquh)

Penghayatan (tadabbur)

Pengamalan (tatbiq)

3. Interaksi Sosial Manusia

Hubungan antarindividu (keluarga, teman, kerja)

Hubungan masyarakat (budaya, ekonomi, politik)

Hubungan dengan lingkungan (etika sosial & ekologis)

4. Manifestasi Nilai Qur’ani

Keadilan (‘adl)

29| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Tolong-menolong (ta‘awun)
Kasih sayang (rahmah)
Kejujuran (sidq)
Persaudaraan (ukhuwah)
5. Dampak Sosial
Terbentuknya masyarakat berakhlak
Kehidupan sosial yang adil dan harmonis
Tumbuhnya budaya Qur’ani
Peningkatan kesadaran spiritual dan moral

Skema Implementasi Living Quran

Wahyu (Al Quran

Prosesln!ernalnsasn

Nilai i:_/ah¥u
e —

Pemahaman Penghayatan Amal

Interaksisosial Masyarakat

Individu Keluarga Masyarakat

—

] e b

ManifestasiNilai-Nilai Al Quran
(Kejujuran, Keadilan, Kasih Sayangdll)

= 2

Dampak Sosial Positif
(MasyarakatAdil dan Beretika)

Arah vertikal dari atas ke bawah menggambarkan proses turunnya nilai
wahyu ke ranah sosial. Interaksi sosial menjadi ruang implementasi nilai-nilai
wahyu. Dampak sosial positif adalah hasil dari keberhasilan menghidupkan
wahyu dalam masyarakat. Masyarakat yang hidup dengan nilai wahyu akan terus
melakukan refleksi terhadap perilaku sosialnya berdasarkan Al-Qur’an, sehingga
siklus penghidupan wahyu terus berputar dan berkembang. Fungsi Skema antara

lain : Menjelaskan hubungan antara wahyu dan dinamika sosial manusia dan

30| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak berhenti pada teks, tetapi mengalir ke
tindakan sosial.

Wahyu dalam interaksi sosial adalah manifestasi dari nilai-nilai ilahi yang
mengatur hubungan manusia dalam keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab.
Ia bukan sekadar bacaan dalam ibadah, melainkan sumber etika yang
menghidupkan peradaban. Ketika masyarakat menempatkan wahyu sebagai
pedoman dalam setiap bentuk interaksi sosial, maka kehidupan akan berjalan
dalam keseimbangan antara spiritualitas dan kemanusiaan, sesuai dengan tujuan
utama diturunkannya Al-Qur’an, yaitu sebagai rahmatan lil ‘alamin, rahmat bagi
seluruh alam.

KESIMPULAN

Al-Qur’an mengajarkan bahwa kebahagiaan sejati hanya dapat diperoleh
melalui keselarasan antara iman, amal saleh, dan tanggung jawab sosial.Fenomena
ini menjadi tantangan besar bagi umat Islam di era modern. Diperlukan upaya
serius untuk mengembalikan posisi Al-Qur’an sebagai pusat kehidupan — bukan
hanya dibaca, tetapi juga dipahami dan diamalkan dalam berbagai aspek
kehidupan, baik pribadi, keluarga, maupun masyarakat. Penguatan nilai-nilai Al-
Qur’an perlu diintegrasikan ke dalam pendidikan, kebijakan publik, dan budaya
sosial agar manusia tidak kehilangan arah dalam arus globalisasi yang serba cepat.

Konsep wahyu yang hidup di tengah masyarakat adalah wujud konkret
dari keberlanjutan misi kenabian dalam kehidupan modern. Ia menggambarkan
bagaimana firman Allah tidak berhenti pada teks, tetapi bertransformasi menjadi
perilaku, budaya, dan sistem nilai yang menuntun kehidupan umat manusia.
Wahyu hidup ketika masyarakat menjadikannya pedoman moral, sumber inspirasi,
dan fondasi sosial. Sebaliknya, ketika wahyu hanya berhenti di bibir dan tidak
mengalir ke dalam tindakan, maka yang tersisa hanyalah simbol tanpa makna.

Konsep wahyu yang hidup mencakup beberapa dimensi utama yaitu
dimensi spiritual, dimensi moral dan sosial, dimensi budaya dan tradisi, dimensi
intelektual dan pendidikan, dimensi sosio-politik dan ekonomi. Sedangkan

komponen utama dan penjelasannya sebagai berikut : wahyu (al qur’an), proses

31|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

internalisasi nilai wahyu, interaksi sosial manusia, manifestasi nilai qur’ani,
dampak sosial.

Ketika prinsip-prinsip keadilan, amanah, dan kesejahteraan diterapkan
dalam kebijakan publik dan ekonomi, itu juga merupakan bentuk wahyu yang
hidup. Masyarakat yang menjadikan nilai-nilai Al-Qur’an sebagai dasar dalam
membangun sistem sosial sedang menghidupkan wahyu secara struktural. Tugas
utama umat Islam hari ini adalah menghidupkan kembali Al-Qur’an dalam
kehidupan nyata, menjadikannya bukan hanya bacaan, tetapi pedoman berpikir,
berbuat, dan bermasyarakat. Sebab, hanya dengan wahyu yang benar-benar hidup,
manusia akan menemukan keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara akal dan

iman, antara kemajuan dan kemanusiaan.

UCAPAN TERIMAKASIH

Seminar living Quran membeikan gerak implementasi bagaimana
membumikan al Quran dalam tatanan kehidupan masyarakat. Kami mengucapkan
terima kasih pada PRODI Manajemen Pendidikan Islaam yang telah
menyelenggarakan seminar dengan tema yang relevan dengan keadaan saat ini.
Pemateri yang menarik dan materi yang sederhana mudah dipahami untuk

pengembangan dosen dan mahasiswa yang berilmu, berakhlak dan berdaya guna.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. (2015). Islam as a Cultural Discourse: The Role of Religion
in Human Civilization. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. Amin. (2020). Interkoneksi Studi Agama dan Humaniora:
Paradigma Keilmuan Integratif. Yogyakarta: SUKA Press.

Abu Zayd, Nasr Hamid. (2004). Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic
Hermeneutics. Amsterdam: Humanistics University Press.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of
Islam: An Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of
Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali. (2002). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr.

Arifin, Zainal. (2020). Nilai Sosial dalam Living Qur’an: Studi atas Tradisi
Tadarus di Pesantren. Jurnal Al-Qalam, 26(2), 211-230.

Arkoun, Mohammed. (1997). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon
Answers. Boulder: Westview Press.

32| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Azra, Azyumardi. (2013). Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih. Bandung:
Mizan.

Fadhil, Ahmad. (2018). Pendekatan Living Qur’an dalam Studi Al-Qur’an
Kontemporer. Jurnal Studi I[lmu Al-Qur’an dan Hadis, 19(1), 45-62.

Fauzi, Ahmad. (2021). Internalisasi Nilai Qur’ani dalam Pendidikan Sosial
Masyarakat. Tafaqquh: Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Tafsir, 6(1), 33-50.

Hasan, Nor. (2019). Living Qur’an: Studi atas Fenomena Sosial Keagamaan
dalam Masyarakat Muslim Indonesia. Al-Tadabbur: Jurnal I[lmu Al-Qur’an
dan Tafsir, 4(2), 157-172.

Hidayat, Nur. (2019). Reaktualisasi Wahyu dalam Konteks Sosial Modern: Studi
Living Qur’an di Indonesia. Jurnal Ushuluddin, 27(1), 1-18.

Ilyas, Yunahar. (2004). Kuliah Akhlak. Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan
Pengamalan Islam (LPPI) UMY.

Ismail, Faisal. (2022). “Living Qur’an and the Dynamics of Qur’anic Studies in
Indonesia.” Journal of Indonesian Islam, 16(1), 1-22. Retrieved from:
https://journal.uinsby.ac.id

Kuntowijoyo. (2001). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi dan Etika.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Mahmoud, R. (2020). The Qur’an as a Living Text: Hermeneutical Reflections in
Modern Islamic Thought. International Journal of Qur’anic Studies, 5(2),
90-112.

Munawar, Achmad. (2020). Living Qur’an sebagai Basis Etika Sosial di Era
Globalisasi. Jurnal Ilmiah [lmu Ushuluddin, 19(2), 145-163.

Nasr, Seyyed Hossein. (2002). The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity.
New York: Harper Collins.

Nasr, Seyyed Hossein. (2007). In the Beginning Was Consciousness: The
Qur’anic Worldview. Chicago: Kazi Publications.

Quraish Shihab, M. (2007). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu
dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan.

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Rohman, Fajar. (2021). Fenomena Pembacaan Surah Yasin di Masyarakat Jawa:
Analisis Pendekatan Living Qur’an. Jurnal Penelitian Agama, 22(3), 201-
217.

Saeed, Abdullah. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary
Approach. London: Routledge.

Sahiron Syamsuddin (Ed.). (2017). Metode Penelitian Living Qur’an dan Hadis.
Yogyakarta: TH Press.

Sahiron Syamsuddin. (2019). Living Qur’an sebagai Fenomena Sosial Keagamaan.
Dalam Studi Qur’an di Dunia Islam Kontemporer. Yogyakarta: SUKA
Press.

Shihab, Alwi. (1998). Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama.
Bandung: Mizan.

Syafrudin, Rahmat. (2018). Nilai-nilai Qur’ani dalam Tradisi Sosial Keagamaan
di Indonesia. Jurnal Studi Keislaman, 14(2), 87-104.

33| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2018). Paradigma Islam: Epistemologi, Ontologi, dan
Aksiologi. Gontor: UNIDA Press.

34| Manajemen Pendidikan Islam



