
Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

51 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

LIVING QUR’AN dan TANTANGAN ERA DIGITAL

(INTEGRASI NILAI-NILAI QUR’ANI dalam KEHIDUPAN
MODERN)

Selvy Yuspitasari
Manajemen Pendidikan Islam, Universitas Pamulang, Indonesia

dosen02863@unpam.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fenomena Living Qur’an dalam konteks tantangan era
digital serta bagaimana nilai-nilai Qur’ani dapat diintegrasikan ke dalam kehidupan modern. Di
tengah derasnya arus informasi, globalisasi budaya dan kemajuan teknologi, pemaknaan dan
pengamalan Al-Qur’an tidak lagi terbatas pada ruang-ruang tradisional, tetapi juga menjelma
dalam berbagai bentuk ekspresi digital seperti media sosial, aplikasi keagamaan dan konten virtual.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur dan analisis
fenomenologis terhadap praktik dan representasi Living Qur’an di masyarakat kontemporer. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa era digital membuka peluang baru dalam penyebaran dan
internalisasi nilai-nilai Qur’ani, namun juga menghadirkan tantangan berupa distorsi makna,
komodifikasi agama dan penurunan kualitas spiritualitas. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam
kehidupan modern menuntut keseimbangan antara pemanfaatan teknologi dan penguatan etika
spiritual agar Al-Qur’an tetap menjadi pedoman hidup yang relevan, dinamis dan kontekstual.
Dengan demikian, Living Qur’an di era digital bukan hanya tentang membaca dan memahami teks,
tetapi juga menghidupkannya secara nyata dalam perilaku, budaya dan teknologi manusia modern.

Kata kunci: Living Qur’an, era digital, nilai-nilai Qur’ani, kehidupan modern, integrasi
spiritualitas

PENDAHULUAN

Era digital telah membawa manusia pada sebuah peradaban baru yang sarat

dengan arus informasi, transformasi media dan perubahan gaya hidup yang begitu

cepat. Kehidupan yang serba daring (online) membuat manusia semakin

bergantung pada teknologi dalam menjalankan aktivitas sehari-hari, mulai dari

komunikasi, pendidikan, hingga praktik keagamaan. Dalam konteks ini, nilai-nilai

kehidupan dan spiritualitas manusia ikut mengalami dinamika yang kompleks.

Spiritualitas yang dahulu berpusat pada pengalaman batiniah kini harus

berhadapan dengan realitas virtual yang serba instan dan visual. Akibatnya,

hubungan manusia dengan nilai-nilai luhur, termasuk nilai-nilai Qur’ani,



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

52 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

mengalami tantangan serius di tengah derasnya arus digitalisasi (Nasrulloh &

Maharani: 2024).

Di tengah perubahan tersebut, Al-Qur’an tetap hadir sebagai sumber utama

pedoman hidup bagi umat Islam. Ia bukan sekadar kitab suci yang dibaca secara

ritual, tetapi juga menjadi fondasi bagi pembentukan moral, etika sosial dan

kesadaran spiritual manusia. Nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur’an seperti

keadilan (adl), tanggung jawab sosial (mas’uliyyah), kejujuran (amanah) dan

kebaikan (ihsan) merupakan prinsip universal yang senantiasa relevan sepanjang

zaman (Djidin: 2023). Namun, di era digital, cara manusia mengakses, memahami

dan mengamalkan Al-Qur’an telah berubah secara signifikan. Kehadiran aplikasi

Al-Qur’an, tafsir daring dan media sosial keagamaan memudahkan umat untuk

berinteraksi dengan wahyu, tetapi sekaligus menimbulkan risiko dangkalnya

pemahaman karena keterbatasan konteks dan otoritas (Kurniawan: 2024).

Fenomena inilah yang kemudian melahirkan gagasan Living Qur’an, yakni

pendekatan yang memandang Al-Qur’an sebagai teks yang hidup, yang nilai-

nilainya senantiasa hadir dan diaktualisasikan dalam kehidupan nyata. Living

Qur’an bukan hanya tentang membaca dan menghafal ayat-ayat suci, tetapi lebih

jauh menekankan penghayatan dan penerapan nilai-nilai Qur’ani dalam sikap,

perilaku dan sistem sosial umat Islam (Annas: 2025). Konsep ini muncul sebagai

respons terhadap kecenderungan masyarakat modern yang sering memisahkan

antara dimensi ritual dan dimensi sosial agama. Dengan Living Qur’an, ajaran

Islam diharapkan tidak berhenti di ruang ibadah, tetapi juga menjiwai ruang

digital, sosial dan profesional kehidupan modern.

Namun demikian, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan digital

bukan tanpa hambatan. Tantangan besar muncul dalam bentuk ketergantungan

manusia terhadap teknologi yang menyebabkan hubungan spiritual menjadi instan

dan superfisial. Banyak orang lebih memilih mengikuti potongan dakwah di

media sosial daripada belajar secara mendalam dari ulama atau guru agama yang

kompeten. Pergeseran otoritas keagamaan ini menimbulkan fenomena baru di

mana keabsahan ilmu agama sering kali ditentukan oleh popularitas, bukan

kredibilitas (Ziyadaturrohmah: 2025). Selain itu, dunia digital juga memunculkan



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

53 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

persoalan etika baru seperti penyebaran disinformasi (fake news), ujaran

kebencian, hingga komodifikasi agama yang bertentangan dengan nilai tabayyun

(klarifikasi), iffah (menjaga kehormatan) dan amanah (kejujuran) dalam Al-

Qur’an (Maharani: 2024).

Dalam menghadapi realitas tersebut, umat Islam perlu melakukan refleksi

mendalam mengenai bagaimana teknologi dapat dijadikan sarana untuk

memperkuat, bukan melemahkan, nilai-nilai Qur’ani. Pemanfaatan media digital

untuk dakwah, pendidikan dan literasi Qur’ani harus disertai dengan kesadaran

etis yang kuat. Al-Qur’an tidak boleh direduksi menjadi sekadar konten digital

yang viral, tetapi harus tetap diposisikan sebagai sumber hikmah dan inspirasi

kehidupan yang transenden. Dengan demikian, Living Qur’an di era digital tidak

hanya berarti membawa Al-Qur’an ke layar ponsel, tetapi membawa nilai-nilai

Al-Qur’an ke dalam tindakan nyata, dalam cara manusia berkomunikasi, bekerja,

bersosial dan berpikir.

Akhirnya, tantangan era digital seharusnya menjadi peluang untuk

menegaskan kembali relevansi Al-Qur’an dalam kehidupan modern. Melalui

literasi digital berbasis nilai Qur’ani, umat Islam dapat membangun peradaban

yang tidak hanya maju secara teknologi tetapi juga berakar kuat pada moralitas

dan spiritualitas. Sebab, pada hakikatnya, teknologi hanyalah alat, sementara

nilai-nilai Qur’ani adalah jiwa yang mengarahkan manusia menuju kehidupan

yang beradab dan bermakna (Ishamiyah: 2024).

Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan digital merupakan upaya

strategis untuk memastikan bahwa kemajuan teknologi tidak menjauhkan manusia

dari nilai spiritual dan moral yang diajarkan oleh Al-Qur’an. Di tengah derasnya

arus informasi dan penetrasi media digital dalam seluruh lini kehidupan, manusia

modern dihadapkan pada dua pilihan besar: membiarkan teknologi mengendalikan

perilaku dan pikirannya atau memanfaatkan teknologi sebagai sarana untuk

memperkuat hubungan dengan Allah dan sesama manusia. Nilai-nilai Qur’ani

seperti amanah (kejujuran), adl (keadilan), ihsan (kebaikan) dan taqwa

(ketakwaan) harus menjadi fondasi moral yang menuntun perilaku pengguna



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

54 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

digital agar teknologi menjadi alat menuju kebaikan, bukan sumber kemerosotan

moral (Djidin: 2023).

Salah satu strategi utama yang dapat diterapkan adalah penguatan literasi

digital berbasis nilai Qur’ani. Literasi digital tidak sekadar kemampuan

mengakses dan mengelola informasi, tetapi juga mencakup kesadaran etis dan

tanggung jawab moral dalam penggunaannya. Kurniawan (2024) menjelaskan

bahwa pendidikan literasi digital di madrasah dan lembaga Islam perlu dibangun

di atas kerangka nilai Qur’ani agar peserta didik tidak hanya cakap teknologi,

tetapi juga berakhlak digital. Prinsip tabayyun (klarifikasi) menjadi dasar penting

dalam menilai informasi, sementara nilai amanah dan iffah menuntun pengguna

untuk menjaga kejujuran serta kehormatan dalam ruang maya. Dengan cara ini,

aktivitas daring seperti berbagi informasi, berdiskusi atau berdakwah menjadi

bagian dari pengamalan nilai-nilai Qur’an yang kontekstual dengan zaman.

Selain itu, pemanfaatan teknologi sebagai sarana dakwah dan

pendidikan Qur’ani merupakan strategi yang krusial. Era digital membuka

peluang luas bagi penyebaran dakwah yang kreatif dan inklusif. Aplikasi Al-

Qur’an interaktif, kanal tafsir digital, hingga kelas tahsin daring adalah bentuk

konkret dari living Qur’an yang memanfaatkan inovasi teknologi untuk

menumbuhkan kecintaan terhadap Al-Qur’an (Febriani: 2024). Namun demikian,

pemanfaatan teknologi ini harus tetap dikawal oleh prinsip keotentikan dan

bimbingan ilmiah agar tidak terjadi penyimpangan tafsir atau komersialisasi

agama. Ishamiyah dan Al-Badri (2024) menekankan pentingnya sinergi antara

kecintaan terhadap Al-Qur’an dan pemanfaatan teknologi secara bijak, sehingga

nilai-nilai Qur’ani benar-benar hadir dalam ruang digital tanpa kehilangan

kesakralannya.

Strategi berikutnya adalah membangun budaya etika digital Qur’ani.

Dunia maya sering kali menjadi ruang bebas yang rawan terhadap penyimpangan

etika, seperti ujaran kebencian, cyberbullying dan penyebaran hoaks. Dalam

konteks ini, nilai-nilai Al-Qur’an harus menjadi kompas moral yang mengarahkan

perilaku manusia di ruang digital. Prinsip qaulan sadīda (perkataan yang benar),

qaulan ma‘rufa (perkataan yang baik) dan qaulan layyina (perkataan yang lembut)



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

55 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

sebagaimana diamanatkan dalam Al-Qur’an dapat dijadikan pedoman untuk

berinteraksi secara santun dan konstruktif di media sosial (Maharani: 2024).

Dengan demikian, etika digital yang Qur’ani tidak hanya membatasi perilaku

negatif, tetapi juga mendorong terciptanya ruang maya yang produktif, harmonis

dan beradab.

Lebih lanjut, pendekatan kontekstualisasi nilai-nilai Qur’ani juga

menjadi hal penting. Kontekstualisasi berarti memahami makna Al-Qur’an sesuai

dengan tantangan zaman tanpa mengubah substansi wahyu. Dalam konteks digital,

hal ini berarti menafsirkan nilai-nilai seperti amanah, ukhuwah dan rahmah ke

dalam bentuk perilaku modern, misalnya menjaga data pribadi, membangun

solidaritas daring serta menggunakan teknologi untuk kemaslahatan umat.

Menurut Annas (2025), kontekstualisasi nilai Qur’ani harus dilakukan melalui

pendekatan kreatif dan reflektif agar umat Islam dapat menghadirkan spiritualitas

yang relevan di tengah modernitas digital.

Selain pendekatan personal, penguatan komunitas dan lembaga berbasis

Qur’ani di ruang digital juga menjadi strategi yang tidak kalah penting.

Komunitas daring seperti forum tafsir, grup kajian Qur’an dan lembaga

pendidikan digital berbasis Islam dapat menjadi media untuk menanamkan nilai

Qur’ani secara kolektif. Rohmah (2024) menunjukkan bahwa program tahfizh

Qur’an di pesantren modern yang mengintegrasikan teknologi mampu

menciptakan sinergi antara tradisi keilmuan klasik dan inovasi digital. Melalui

komunitas semacam ini, nilai-nilai Qur’ani tidak hanya dihayati secara individual,

tetapi juga dihidupkan dalam kebersamaan sosial dan kolaborasi digital yang

positif.

Pada akhirnya, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan digital

menuntut kesadaran spiritual yang tinggi dari setiap individu Muslim. Teknologi

hanyalah instrumen; manusialah yang menentukan apakah ia menjadi jalan

menuju kebaikan atau sumber kerusakan moral. Oleh karena itu, setiap aktivitas

digital dari mengetik pesan, membuat konten, hingga mengakses informasi harus

selalu dilandasi niat ibadah dan tanggung jawab moral. Seperti ditegaskan oleh

Djidin (2023), nilai Qur’ani bukan hanya pedoman normatif, tetapi juga energi



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

56 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

spiritual yang membimbing manusia dalam setiap aspek kehidupannya. Jika nilai-

nilai itu benar-benar diinternalisasi, maka living Qur’an bukan hanya menjadi

konsep ideal, melainkan realitas hidup yang menjiwai seluruh aktivitas umat di

era digital.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan

paradigma fenomenologi keagamaan. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama

penelitian adalah memahami makna dan bentuk aktualisasi nilai-nilai Qur’ani

dalam kehidupan masyarakat modern yang terdigitalisasi. Melalui pendekatan ini,

peneliti berusaha menggambarkan fenomena Living Qur’an sebagai ekspresi

sosial dan spiritual yang hidup dalam keseharian umat Islam di tengah

perkembangan teknologi. Pendekatan fenomenologis memungkinkan peneliti

untuk menangkap pengalaman, persepsi serta interpretasi subjek penelitian

terhadap nilai-nilai Qur’ani dalam konteks digital, bukan sekadar melihat dari sisi

normatif-teologis (Creswell & Poth, 2018).

HASIL dan PEMBAHASAN

1. Konsep Living Qur’an

Al-Qur’an dalam tradisi Islam selalu dipandang sebagai sumber utama

ajaran dan petunjuk hidup bagi umat manusia. Namun, dalam

perkembangannya, muncul kesadaran baru bahwa memahami Al-Qur’an

tidak cukup hanya melalui pembacaan tekstual atau penafsiran akademik

semata, melainkan juga melalui pengamatan terhadap bagaimana umat

Islam menghidupkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam realitas keseharian mereka.

Dari sinilah lahir konsep yang dikenal dengan istilah Living Qur’an.

Menurut Rafiq (2019), Living Qur’an merupakan paradigma kajian

yang menempatkan Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks suci yang dibaca

dan dihafal, melainkan sebagai realitas yang hidup di tengah masyarakat.

Al-Qur’an tidak berhenti pada tataran normatif sebagai kumpulan ayat yang

harus ditaati, tetapi menjadi inspirasi dinamis yang menuntun perilaku sosial,

membentuk budaya dan mewarnai nilai-nilai kemanusiaan. Konsep ini



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

57 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

menggeser fokus kajian dari “apa yang dikatakan teks” menjadi “bagaimana

teks itu dihidupkan dalam masyarakat.”

Dalam konteks ini, berbagai praktik sosial seperti pembacaan Surah

Yasin setiap malam Jumat, tradisi tahlilan, penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an

dalam pengobatan (ruqyah) atau bahkan dalam ekspresi seni seperti

kaligrafi dan lantunan tilawah, semuanya dapat dipandang sebagai bentuk

konkret dari Living Qur’an (Rafiq: 2014). Praktik-praktik tersebut

menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya hadir di mushaf atau ruang-

ruang pengajian, tetapi juga mewarnai kehidupan sehari-hari umat Islam.

Saeed (2006) menegaskan bahwa agar Al-Qur’an tetap relevan di

setiap masa, diperlukan pendekatan yang memungkinkan wahyu itu “hidup”

dan “berbicara” dalam konteks sosial yang berbeda. Dalam pandangan

Saeed, teks Al-Qur’an memiliki dimensi universal yang senantiasa dapat

beradaptasi dengan perubahan zaman. Oleh karena itu, umat Islam perlu

membaca Al-Qur’an bukan hanya sebagai dokumen sejarah atau kitab

hukum, melainkan sebagai panduan moral dan sosial yang terus memberi

makna dalam kehidupan modern.

Pendapat tersebut sejalan dengan pemikiran Quraish Shihab (2007),

yang menyebut bahwa Al-Qur’an memiliki fungsi hidup yang tidak pernah

berhenti memberikan petunjuk bagi manusia. Shihab menegaskan bahwa

wahyu bukanlah teks beku yang hanya relevan bagi generasi Nabi,

melainkan petunjuk abadi yang senantiasa dapat diaplikasikan dalam

berbagai kondisi zaman. Dengan demikian, penelitian tentang bagaimana

masyarakat menghidupkan pesan-pesan Al-Qur’an menjadi bagian penting

dari upaya memahami dimensi aplikatif wahyu, yaitu bagaimana nilai-nilai

Qur’ani dijalankan dalam tindakan nyata manusia.

Melalui perspektif ini, Living Qur’an juga dapat dipahami sebagai

jembatan antara teks dan konteks, antara norma dan realitas. Abdullah (2015)

menyebut bahwa pendekatan ini menegaskan perlunya integrasi antara ilmu-

ilmu keislaman normatif dan ilmu sosial. Artinya, kajian Al-Qur’an tidak

hanya dilakukan di ruang akademik, tetapi juga di ruang publik, dengan



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

58 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

mengamati bagaimana masyarakat menafsirkan dan mempraktikkan ayat-

ayat suci dalam konteks sosial dan budaya yang beragam.

Dalam ranah epistemologis, paradigma Living Qur’an menawarkan

cara pandang baru dalam studi Islam. Jika selama ini tafsir Al-Qur’an lebih

banyak berkutat pada teks dan metode linguistik, maka pendekatan Living

Qur’an menambahkan dimensi empiris, yakni pengamatan terhadap

bagaimana teks suci itu berinteraksi dengan masyarakat. Peneliti tidak

hanya mencari makna ayat, tetapi juga melihat bagaimana ayat itu

“bermakna” bagi masyarakat, sebuah pergeseran dari text-centered

approach menjadi people-centered approach (Rafiq: 2019).

Lebih jauh, konsep Living Qur’an menunjukkan bahwa setiap

masyarakat Muslim memiliki cara khas dalam menghidupkan Al-Qur’an.

Tradisi sima’an Qur’an di Jawa, pembacaan barzanji di pesantren atau

maulid di dunia Arab, semuanya merupakan bentuk konkret bagaimana teks

suci hadir dalam budaya dan spiritualitas lokal. Keragaman praktik tersebut

menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki daya lenting yang tinggi: ia

mampu beradaptasi, sekaligus memberikan arah moral di berbagai konteks

sosial. Rafiq (2014) bahkan menyebut fenomena ini sebagai tafsir sosial,

bentuk tafsir yang tidak dituangkan dalam tulisan, tetapi hidup dalam

tindakan kolektif umat. Melalui pandangan inilah, Living Qur’an tidak

hanya dimaknai sebagai fenomena keagamaan, tetapi juga sebagai gerak

peradaban. Ketika nilai-nilai Qur’ani seperti keadilan, kasih sayang dan

kejujuran diterapkan dalam sistem sosial dan kebijakan publik, maka

sesungguhnya masyarakat sedang “menghidupkan” Al-Qur’an dalam bentuk

yang lebih luas dan transformatif. Oleh karena itu, Shihab (2007)

menegaskan bahwa seseorang baru dapat dikatakan memahami Al-Qur’an

secara sempurna jika ia mampu menghidupkan pesan-pesannya dalam

perilaku dan kehidupan sosialnya. Dengan demikian, Living Qur’an bukan

sekadar pendekatan akademik, melainkan spirit keberagamaan yang

menegaskan hubungan dinamis antara wahyu dan manusia. Al-Qur’an akan

tetap “hidup” selama umat Islam terus menjadikannya pedoman dalam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

59 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

bertindak, berpikir dan berinteraksi. Sebaliknya, jika wahyu hanya berhenti

di lidah tanpa menjelma dalam amal, maka yang hidup hanyalah teksnya,

bukan maknanya. Seperti ditegaskan oleh Rafiq (2019), Living Qur’an

mengingatkan bahwa Al-Qur’an sejatinya hidup sejauh umat Islam

menghidupkannya.

Secara historis, istilah Living Qur’an mulai dikenal dalam wacana

akademik Islam di Indonesia pada awal dekade 2000-an. Sebelum masa itu,

kajian Al-Qur’an di perguruan tinggi Islam masih sangat didominasi oleh

dua pendekatan klasik, yakni ‘ulūm al-Qur’an (ilmu-ilmu tentang Al-Qur’an)

dan tafsir tekstual. Keduanya fokus pada analisis linguistik, konteks

turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), serta hukum-hukum yang terkandung dalam

teks wahyu. Kajian-kajian ini cenderung bersifat normatif dan belum

banyak menyentuh dimensi sosial empiris dari pengamalan Al-Qur’an

dalam kehidupan masyarakat (Nata: 2020). Perubahan paradigma tersebut

mulai tampak ketika Ahmad Rafiq, seorang akademisi dari UIN Sunan

Kalijaga Yogyakarta, memperkenalkan istilah Living Qur’an sebagai

pendekatan baru dalam studi Al-Qur’an. Dalam disertasinya di UIN Sunan

Kalijaga pada awal 2000-an, Rafiq (2014) mengusulkan agar kajian Al-

Qur’an tidak hanya berhenti pada penafsiran teks, melainkan juga

memperhatikan bagaimana ayat-ayat suci itu dihidupkan dalam praktik

keagamaan dan budaya masyarakat Muslim. Menurutnya, pemahaman

terhadap Al-Qur’an akan menjadi lebih utuh apabila mencakup dua sisi: teks

(wahyu) dan konteks (realitas sosial).

Rafiq (2014) melihat bahwa kecenderungan akademik pada waktu itu

terlalu “tekstual”, artinya, peneliti lebih fokus pada makna literal dan tafsir

linguistik daripada pada pengalaman umat dalam mengamalkan Al-Qur’an.

Padahal, dalam kenyataannya, masyarakat Muslim berinteraksi dengan Al-

Qur’an tidak hanya melalui pembacaan, tetapi juga melalui ritual, simbol,

tradisi, dan perilaku sosial. Contohnya, pembacaan Surah Yasin pada malam

Jumat, penggunaan ayat-ayat tertentu untuk doa atau perlindungan dan

tradisi tahlilan atau sima’an Qur’an merupakan ekspresi nyata dari



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

60 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

keberadaan Al-Qur’an dalam kehidupan sosial. Fenomena inilah yang

menurut Rafiq perlu dikaji secara ilmiah agar dapat dipahami sebagai wujud

“kehidupan” Al-Qur’an di tengah umat Islam. Gagasan Rafiq tersebut

kemudian menjadi fondasi konseptual dan metodologis dari kajian Living

Qur’an. Ia merumuskan bahwa Living Qur’an bukanlah bentuk tafsir baru,

tetapi pendekatan baru dalam studi Al-Qur’an yang menggabungkan metode

tafsir dengan metode ilmu sosial seperti fenomenologi, antropologi dan

sosiologi agama. Dengan cara ini, peneliti tidak hanya menafsirkan ayat,

tetapi juga menafsirkan perilaku masyarakat terhadap ayat itu. Inilah yang

menjadikan Living Qur’an bersifat interdisipliner, melibatkan dimensi teks

dan konteks sekaligus (Rafiq: 2019).

Sementara itu, Nata (2020) memandang bahwa lahirnya kajian Living

Qur’an merupakan kelanjutan dan pengembangan dari tradisi ‘ulūm al-

Qur’an serta tafsir sosial yang sebelumnya telah dikenal dalam studi Islam.

Jika ‘ulūm al-Qur’an berfokus pada aspek teoritis dan tafsir sosial

menyoroti makna ayat dalam konteks kemasyarakatan, maka Living Qur’an

melangkah lebih jauh dengan meneliti bagaimana ajaran-ajaran Qur’ani

benar-benar dijalankan dalam kehidupan nyata umat Islam. Dengan kata

lain, Living Qur’an bukan hanya menafsirkan teks untuk memahami makna

sosial, tetapi mengamati realitas sosial untuk memahami bagaimana teks

dihidupkan. Nata (2020) menekankan bahwa pendekatan ini sangat penting

dalam menghadapi tantangan modernitas dan perubahan budaya.

Masyarakat Muslim kontemporer hidup dalam dunia yang dinamis, dengan

arus informasi dan gaya hidup yang terus berubah. Dalam konteks seperti

itu, Living Qur’an berperan sebagai cara untuk memastikan agar nilai-nilai

Al-Qur’an tetap relevan dan berfungsi dalam kehidupan sosial modern. Oleh

karena itu, kajian Living Qur’an bukan hanya fenomena akademik,

melainkan juga gerakan intelektual dan spiritual untuk menjembatani ajaran

wahyu dengan realitas kemanusiaan masa kini.

Dengan demikian, secara historis, kemunculan Living Qur’an dapat

dipahami sebagai respon terhadap keterbatasan paradigma tafsir



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

61 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

konvensional yang bersifat tekstual dan normatif. Pendekatan ini

memperluas horizon kajian Al-Qur’an dengan menambahkan dimensi

empirik, sosial dan budaya ke dalam kajian tafsir. Di Indonesia, pengaruh

pemikiran Ahmad Rafiq dan para pengikutnya telah membuka jalan bagi

generasi baru sarjana Islam yang melihat Al-Qur’an tidak hanya sebagai

teks suci, tetapi juga sebagai teks yang hidup, yang terus berinteraksi,

berubah dan mengilhami kehidupan masyarakat Muslim lintas zaman dan

ruang.

Abdullah (2015) menegaskan bahwa paradigma Living Qur’an

sebenarnya sejalan dengan semangat integrasi-interkoneksi antara ilmu-ilmu

keislaman dan ilmu sosial. Dalam pandangan ini, teks wahyu dipahami tidak

secara terpisah dari realitas sosial, tetapi justru dalam hubungannya dengan

pengalaman manusia. Oleh karena itu, penelitian Living Qur’an sering

menggunakan kerangka fenomenologis atau antropologis, di mana Al-

Qur’an dipahami melalui cara masyarakat “menghidupkan” maknanya

dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, bagaimana masyarakat menafsirkan

ayat tentang kesabaran dalam menghadapi musibah, atau bagaimana ayat

tentang sedekah diwujudkan dalam tradisi sosial seperti arisan Qur’ani atau

sedekah bumi.

Nata (2020) menilai bahwa dari sisi metodologis, Living Qur’an

merupakan pengembangan dari dua bidang ilmu yang sudah mapan: studi

tafsir dan studi sosial-keagamaan. Jika studi tafsir berfokus pada teks dan

makna linguistik, sementara studi sosial-keagamaan menyoroti perilaku

masyarakat, maka Living Qur’an berusaha menjembatani keduanya. Dengan

kata lain, ia merupakan pendekatan interdisipliner yang melihat bagaimana

makna teks (Al-Qur’an) diwujudkan dalam tindakan (realitas sosial). Dalam

praktiknya, penelitian ini sering bersifat deskriptif-analitis, menggambarkan

fenomena yang ada di masyarakat dan kemudian menafsirkannya dalam

bingkai nilai-nilai Qur’ani.

2. Era Digital dan Transformasi Kehidupan Muslim



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

62 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

Perkembangan teknologi informasi yang pesat menandai lahirnya era

digital, sebuah masa di mana hampir seluruh aktivitas manusia bergantung

pada perangkat elektronik dan jaringan internet. Dalam konteks kehidupan

umat Islam, era digital membawa dampak besar terhadap cara umat Muslim

berinteraksi, belajar, berdakwah dan menjalankan kehidupan keagamaannya

sehari-hari (Ahmad: 2020). Transformasi ini tidak hanya menyentuh aspek

sosial dan ekonomi, tetapi juga mengubah cara pandang terhadap praktik

keagamaan dan nilai-nilai spiritual di tengah kemajuan teknologi.

Salah satu perubahan paling nyata terlihat pada bidang dakwah. Jika

dulu penyampaian ajaran Islam dilakukan melalui mimbar, majelis taklim

atau media cetak, kini dakwah dapat disebarluaskan melalui media sosial,

kanal YouTube, podcast dan berbagai aplikasi keagamaan (Rahman: 2021).

Kemudahan akses ini membuat pesan dakwah menjangkau lebih banyak

orang dalam waktu singkat. Umat Muslim di berbagai belahan dunia dapat

mendengarkan ceramah ulama tanpa harus hadir secara fisik. Namun

demikian, kemajuan ini juga menimbulkan tantangan baru, seperti maraknya

informasi keagamaan yang tidak terverifikasi dan munculnya “ustaz digital”

yang belum tentu memiliki dasar ilmu yang kuat (Hidayat: 2022). Oleh

karena itu, literasi digital menjadi hal penting agar umat mampu memilah

informasi dan memahami ajaran Islam secara benar di tengah banjir data

digital.

Di bidang pendidikan Islam, teknologi juga menghadirkan perubahan

besar. Banyak lembaga pendidikan Islam kini menerapkan sistem

pembelajaran daring (e-learning) dan memanfaatkan platform digital untuk

mengajar Al-Qur’an, tafsir, fikih dan bahasa Arab (Suryana: 2021). Hal ini

memungkinkan peserta didik dari berbagai daerah mengakses ilmu agama

tanpa batas geografis. Namun, sistem pembelajaran digital juga berisiko

mengurangi interaksi langsung antara guru dan murid, yang selama ini

menjadi ciri khas pendidikan Islam tradisional. Karena itu, perlu ada

keseimbangan antara penggunaan teknologi dengan pembinaan karakter dan

adab secara tatap muka (Nasir: 2020).



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

63 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

Perkembangan teknologi digital tidak hanya mengubah pola

komunikasi dan pendidikan umat Islam, tetapi juga membawa pengaruh

besar terhadap cara organisasi keagamaan dan sektor ekonomi Islam

beroperasi. Transformasi ini menandai pergeseran dari sistem tradisional

menuju sistem digital yang lebih efisien, transparan dan inklusif. Melalui

teknologi digital, organisasi Islam kini mampu menjangkau masyarakat

secara lebih luas, mengelola sumber daya dengan lebih baik, dan

menjalankan program sosial maupun dakwah secara modern dan terukur

(Fadli: 2022).

Dalam konteks kelembagaan, banyak organisasi keagamaan, seperti

masjid, lembaga zakat, majelis taklim dan yayasan dakwah, yang kini

menggunakan platform digital untuk mengatur administrasi, kegiatan sosial

serta sistem keuangan mereka. Penggunaan situs web, media sosial dan

aplikasi manajemen masjid memungkinkan pengurus untuk berkomunikasi

lebih efektif dengan jamaah, mengumumkan kegiatan keagamaan, hingga

melakukan pelaporan keuangan secara terbuka. Langkah ini tidak hanya

meningkatkan efisiensi, tetapi juga membangun kepercayaan publik melalui

transparansi data dan akuntabilitas yang lebih baik (Fadli: 2022). Misalnya,

beberapa lembaga zakat besar di Indonesia telah menyediakan laporan

digital yang dapat diakses oleh donatur secara real time, sehingga

masyarakat dapat mengetahui bagaimana dana mereka disalurkan. Dengan

demikian, teknologi digital menjadi sarana penting dalam memperkuat tata

kelola organisasi Islam yang profesional dan amanah.

Sementara di bidang ekonomi, digitalisasi membuka peluang besar

bagi berkembangnya berbagai inovasi berbasis syariah. Salah satunya

adalah munculnya fintech halal, yaitu layanan keuangan berbasis teknologi

yang dijalankan sesuai prinsip-prinsip syariah Islam. Melalui fintech,

masyarakat dapat melakukan investasi, pembiayaan usaha mikro atau

transaksi keuangan tanpa bunga dan riba. Selain itu, ada pula platform

crowdfunding zakat dan wakaf, yang memungkinkan umat Islam untuk

menyalurkan donasi dan sedekah secara online kepada lembaga-lembaga



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

64 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

terpercaya (Kusnadi: 2021). Sistem ini membuat proses distribusi dana

sosial menjadi lebih cepat, tepat sasaran dan mudah diakses oleh masyarakat

luas, bahkan lintas negara.

Lebih jauh lagi, digitalisasi juga berperan dalam mendorong

pertumbuhan e-commerce berbasis nilai Islam, yaitu sistem perdagangan

daring yang memperhatikan aspek kehalalan produk, kejujuran transaksi

serta tanggung jawab sosial. Melalui platform semacam ini, pelaku usaha

Muslim dapat memasarkan produk lokal dan halal secara global, sekaligus

memperkuat ekonomi umat dengan cara yang sesuai dengan prinsip syariah

(Kusnadi: 2021). Fenomena ini menunjukkan bahwa umat Islam kini tidak

hanya menjadi pengguna teknologi, tetapi juga pelaku aktif dalam

membangun ekosistem ekonomi digital yang adil, beretika dan berorientasi

pada kesejahteraan bersama.

Secara keseluruhan, pengaruh transformasi digital terhadap organisasi

dan ekonomi umat Islam membawa dua manfaat besar: peningkatan

efisiensi dan perluasan akses. Di satu sisi, teknologi membantu lembaga

keagamaan mengelola program sosial dan dakwah dengan lebih profesional;

di sisi lain, ekonomi digital berbasis syariah membuka ruang baru bagi umat

Islam untuk berinovasi dan berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat

global. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam dunia digital,

umat Muslim dapat membuktikan bahwa kemajuan teknologi tidak

bertentangan dengan ajaran agama, melainkan dapat menjadi sarana untuk

memperkuat keadilan, keberkahan, dan kemaslahatan umat (Fadli: 2022;

Kusnadi: 2021).

Namun, di balik peluang tersebut, era digital juga membawa sejumlah

tantangan serius. Menurut Hasan (2023), salah satu tantangan terbesar

adalah munculnya gaya hidup konsumtif dan ketergantungan terhadap

media sosial yang dapat melemahkan nilai-nilai spiritual. Banyak Muslim

yang terlalu sibuk dengan dunia maya hingga mengabaikan ibadah,

silaturahmi dan kedalaman refleksi keagamaan. Selain itu, derasnya arus

informasi juga berpotensi menimbulkan perpecahan karena perbedaan



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

65 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

pandangan yang disebarkan secara bebas tanpa filter (Zain: 2022). Oleh

sebab itu, diperlukan kesadaran untuk menggunakan teknologi secara bijak

agar kemajuan digital tetap selaras dengan nilai-nilai Islam.

Transformasi kehidupan Muslim di era digital, pada akhirnya,

merupakan keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Umat Islam harus

mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman tanpa kehilangan

identitas spiritual dan moralnya. Seperti yang dikemukakan oleh Yusuf

(2020), teknologi seharusnya menjadi sarana untuk memperkuat iman dan

memperluas manfaat dakwah, bukan menjauhkan manusia dari nilai-nilai

agama. Dengan literasi digital yang baik, keseimbangan antara dunia nyata

dan maya, serta komitmen terhadap etika Islam, umat Muslim dapat

menjadikan era digital sebagai kesempatan untuk memperkokoh keimanan

sekaligus berkontribusi positif bagi peradaban modern. Literasi digital tidak

hanya berarti kemampuan menggunakan teknologi, tetapi juga kemampuan

memilih, menyaring dan menilai informasi secara kritis berdasarkan nilai-

nilai Islam. Umat Muslim harus bijak dalam memanfaatkan media sosial,

tidak mudah terpancing oleh berita palsu, serta mampu menjaga adab dalam

berinteraksi di dunia maya. Selain itu, penting pula menjaga keseimbangan

antara dunia digital dan kehidupan nyata, jangan sampai aktivitas online

mengurangi kualitas ibadah, waktu bersama keluarga atau interaksi sosial

yang sebenarnya.

Dengan pemahaman dan sikap yang seimbang seperti ini, umat Islam

dapat menjadikan era digital sebagai peluang, bukan ancaman. Teknologi

bisa menjadi alat untuk memperkuat iman, menebarkan kebaikan dan

berkontribusi positif bagi masyarakat luas. Sejalan dengan pandangan Yusuf

(2020), Islam selalu mendorong umatnya untuk beradaptasi dengan

perkembangan zaman selama tidak bertentangan dengan prinsip akidah dan

akhlak. Oleh karena itu, era digital seharusnya dipandang sebagai

kesempatan bagi umat Muslim untuk menunjukkan bahwa kemajuan dan

keimanan dapat berjalan seiring serta menjadi fondasi bagi lahirnya

peradaban modern yang berlandaskan nilai-nilai Islam.



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

66 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

3. Strategi Penguatan Living Qur’an di Era Digital

Konsep Living Qur’an menggambarkan bagaimana Al-Qur’an bukan

hanya dibaca atau dihafalkan, tetapi juga dihidupkan dalam kehidupan

sehari-hari umat Islam. Ia tercermin dalam sikap, budaya, keputusan sosial,

hingga pemanfaatan teknologi yang berpijak pada nilai-nilai Qur’ani

(Ahmad: 2021). Di era digital yang serba cepat dan penuh informasi, Living

Qur’an menjadi semakin penting agar umat Islam tidak kehilangan arah

spiritual di tengah modernisasi. Karena itu, diperlukan strategi yang tepat

untuk memperkuat hubungan umat dengan Al-Qur’an melalui media digital

tanpa mengurangi makna dan kesuciannya.

Salah satu strategi utama adalah digitalisasi pembelajaran Al-Qur’an.

Dengan kemajuan teknologi, proses belajar mengaji, memahami tafsir, dan

mempelajari hukum-hukum Islam kini dapat dilakukan secara daring

melalui aplikasi Qur’an, platform e-learning, maupun media sosial (Rahman:

2022). Strategi ini memperluas akses masyarakat terhadap ilmu Al-Qur’an

dan membuat dakwah lebih inklusif, menjangkau generasi muda yang aktif

di dunia maya. Misalnya, penggunaan aplikasi Qur’an digital yang

dilengkapi dengan tafsir dan terjemahan interaktif telah membantu banyak

orang memahami kandungan ayat dengan cara yang lebih praktis.

Selanjutnya, penguatan Living Qur’an juga dapat dilakukan dengan

membangun komunitas Qur’ani berbasis digital. Komunitas ini bisa berupa

forum kajian online, grup tadarus daring, atau gerakan sosial yang

mengangkat nilai-nilai Qur’ani di media sosial. Melalui komunitas digital,

umat Islam tidak hanya belajar membaca Al-Qur’an, tetapi juga berbagi

pengalaman dalam mengamalkannya. Contohnya, gerakan dakwah anak

muda seperti “One Day One Juz” atau kampanye media sosial bertema

akhlak Qur’ani telah menunjukkan bahwa nilai Al-Qur’an dapat tumbuh di

ruang digital dengan cara kreatif dan relevan (Fauzi: 2023).

Selain itu, strategi yang tidak kalah penting adalah penguatan literasi

digital berbasis nilai Qur’ani. Umat Islam perlu memiliki kemampuan

berpikir kritis dalam menyaring informasi dan menilai kebenarannya sesuai



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

67 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

ajaran Al-Qur’an. Literasi digital Qur’ani menekankan pentingnya etika

dalam bermedia sosial, seperti tidak menyebarkan fitnah, menghormati

sesama, dan menyampaikan informasi yang benar. Dengan literasi ini, umat

Muslim bisa tetap berakhlak Qur’ani dalam dunia digital yang sering kali

bebas nilai (Nasir: 2020).

Lembaga pendidikan dan dakwah juga berperan penting melalui

kolaborasi antara ulama, guru dan pengembang teknologi. Lembaga Islam

dapat membuat konten pembelajaran interaktif, aplikasi tafsir, atau video

edukatif yang menarik tanpa mengurangi esensi pesan Al-Qur’an (Suryana:

2021). Dengan cara ini, Al-Qur’an tidak hanya dipelajari dalam konteks

ritual, tetapi juga dihadirkan dalam kehidupan digital sehari-hari secara

kreatif dan moderat.

Selain empat strategi tersebut, ada beberapa strategi tambahan yang

dapat memperkuat Living Qur’an di era digital:

a. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kurikulum digital pendidikan Islam.

Sekolah dan universitas Islam perlu mengajarkan bagaimana nilai-nilai

Al-Qur’an dapat diterapkan dalam dunia teknologi, ekonomi, dan media.

Misalnya, mengaitkan ayat-ayat tentang kejujuran dan amanah dalam

mata pelajaran teknologi informasi (Hidayat: 2022). Dengan begitu,

generasi muda tidak hanya melek digital, tetapi juga memiliki dasar

moral Qur’ani dalam menggunakan teknologi.

b. Pengembangan dakwah kreatif berbasis multimedia.

Konten dakwah tidak harus selalu berbentuk ceramah formal. Penguatan

Living Qur’an dapat dilakukan melalui film pendek, animasi, infografis,

podcast, hingga musik religi yang mengandung pesan Qur’ani. Dakwah

kreatif ini dapat menarik perhatian masyarakat modern tanpa kehilangan

substansi ajaran Islam (Yusuf: 2020).

c. Pemanfaatan Artificial Intelligence (AI) dan Big Data untuk dakwah dan

pembelajaran Qur’an.

Teknologi modern seperti AI dapat digunakan untuk menciptakan sistem

pembelajaran Al-Qur’an yang cerdas, misalnya aplikasi yang membantu



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

68 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

memperbaiki tajwid atau mengenali kesalahan bacaan. Sementara big

data dapat membantu lembaga dakwah memahami kebutuhan

masyarakat dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an (Fadli: 2023).

d. Menumbuhkan etika Qur’ani dalam budaya digital.

Strategi ini menekankan pentingnya menjadikan akhlak Qur’ani sebagai

pedoman berperilaku di dunia maya: menjaga ucapan, menghormati

perbedaan, menolak ujaran kebencian, dan menggunakan media sosial

untuk menebar kebaikan. Dengan begitu, Living Qur’an benar-benar

hidup, bukan hanya dalam teks, tetapi juga dalam tindakan nyata umat di

ruang digital (Ahmad: 2021).

Pada akhirnya, strategi penguatan Living Qur’an di era digital harus

mencakup dua hal: penguasaan teknologi dan penghayatan spiritual.

Kemajuan teknologi tidak boleh menjauhkan umat dari nilai-nilai Qur’an,

melainkan menjadi sarana untuk memperkuatnya. Jika umat Islam mampu

menyeimbangkan keduanya, yaitu iman dan inovasi, maka Al-Qur’an akan

benar-benar “hidup” di dunia digital: menjadi cahaya yang menuntun umat

menuju kemajuan dan keberkahan peradaban modern.

KESIMPULAN

Era digital menghadirkan perubahan besar dalam cara umat Islam

berinteraksi dengan ajaran Al-Qur’an. Di tengah kemajuan teknologi yang

serba cepat, konsep Living Qur’an menjadi sangat penting sebagai upaya untuk

menjaga agar nilai-nilai Al-Qur’an tetap hidup dan membimbing kehidupan

umat di era modern. Digitalisasi pembelajaran, dakwah online, dan komunitas

Qur’ani berbasis media sosial menunjukkan bahwa teknologi dapat menjadi

sarana efektif untuk memperluas pemahaman dan pengamalan ajaran Islam.

Namun, kemudahan ini juga membawa tantangan berupa penyebaran informasi

yang tidak terverifikasi, pergeseran nilai spiritual serta potensi penyalahgunaan

media digital. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan

modern harus dilakukan melalui literasi digital yang berlandaskan etika Islam,

pemanfaatan teknologi secara bijak, serta pembinaan karakter yang kuat. Umat



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

69 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

Islam perlu menjadikan Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks yang dibaca,

tetapi sebagai pedoman hidup dalam berpikir, berperilaku dan berinteraksi di

dunia digital. Dengan keseimbangan antara penguasaan teknologi dan

penghayatan spiritual, Living Qur’an dapat menjadi kekuatan utama untuk

membangun peradaban modern yang berkeadaban, berakhlak, dan selaras

dengan nilai-nilai ilahi.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2015). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan
Etika. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Ahmad, R. (2020). Islam dan modernitas di era digital. Jakarta: Pustaka Ilmu.
Ahmad, R. (2021). Living Qur’an: Antara teks dan praktik sosial di era digital.

Yogyakarta: Pustaka Hikmah.
Fadli, M. (2022). Transformasi organisasi Islam di era digital. Surabaya:

Media Dakwah Press.
Fadli, M. (2023). Kecerdasan buatan dan peluang dakwah digital Qur’ani.

Bandung: Al-Falah Media.
Fauzi, M. (2023). Gerakan dakwah digital dan generasi Qur’ani muda.

Bandung: Al-Falah Press.
Hasan, T. (2023). Spiritualitas Muslim di tengah kemajuan teknologi. Bandung:

Al-Hikmah.
Hidayat, N. (2022). Fenomena ustaz digital dan otoritas keagamaan baru.

Yogyakarta: Ar-Rasyid Press.
Hidayat, N. (2022). Integrasi nilai Qur’ani dalam pendidikan Islam

kontemporer. Jakarta: Lentera Umat.
Kusnadi, L. (2021). Ekonomi syariah dan peluang digitalisasi. Malang: UIN

Press.
Nasir, A. (2020). Literasi digital dalam perspektif nilai-nilai Qur’ani. Jakarta:

Lentera Ilmu.Rahman, A. (2022). Pembelajaran Al-Qur’an berbasis
teknologi di era digital.Malang: UIN Press.

Nasir, A. (2020). Pendidikan Islam berbasis teknologi: Antara peluang dan
tantangan. Semarang: Pena Eduka.

Nata, A. (2020). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers.
Rafiq, A. (2014). Living Qur’an: Kajian Sosial atas Tradisi dan Praktik

Keagamaan. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press.
Rahman, A. (2021). Media sosial dan perubahan pola dakwah umat Islam.

Bandung: Insan Cendekia.
Saeed, A. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach.

London: Routledge.
Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai

Persoalan Umat. Bandung: Mizan.



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

70 | M a n a j e m e n P e n d i d i k a n I s l a m

Suryana, D. (2021). Digitalisasi pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta:
Lentera Akademika.

Suryana, D. (2021). Inovasi pendidikan Islam dan penguatan nilai Qur’ani di
dunia maya. Surabaya: Amanah Media.

Ulum, B. (2021). Kritik terhadap Kajian Living Qur’an di Indonesia. Jurnal
Ushuluddin, 29(2)

Yusuf, M. (2020). Teknologi dan moralitas Muslim di abad ke-21. Jakarta:
Nusa Media.

Yusuf, M. (2020). Teknologi dan moralitas Muslim di abad ke-21. Jakarta:
Nusa Media.

Zain, S. (2022). Disrupsi nilai dan literasi keagamaan di dunia maya.
Surabaya: Baytul Hikmah.


