Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

LIVING QUR’AN dan TANTANGAN ERA DIGITAL

(INTEGRASI NILAI-NILAI QUR’ANI dalam KEHIDUPAN
MODERN)

Selvy Yuspitasari
Manajemen Pendidikan Islam, Universitas Pamulang, Indonesia
dosen02863(@unpam.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fenomena Living Qur’an dalam konteks tantangan era
digital serta bagaimana nilai-nilai Qur’ani dapat diintegrasikan ke dalam kehidupan modern. Di
tengah derasnya arus informasi, globalisasi budaya dan kemajuan teknologi, pemaknaan dan
pengamalan Al-Qur’an tidak lagi terbatas pada ruang-ruang tradisional, tetapi juga menjelma
dalam berbagai bentuk ekspresi digital seperti media sosial, aplikasi keagamaan dan konten virtual.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur dan analisis
fenomenologis terhadap praktik dan representasi Living Qur’an di masyarakat kontemporer. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa era digital membuka peluang baru dalam penyebaran dan
internalisasi nilai-nilai Qur’ani, namun juga menghadirkan tantangan berupa distorsi makna,
komodifikasi agama dan penurunan kualitas spiritualitas. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam
kehidupan modern menuntut keseimbangan antara pemanfaatan teknologi dan penguatan etika
spiritual agar Al-Qur’an tetap menjadi pedoman hidup yang relevan, dinamis dan kontekstual.
Dengan demikian, Living Qur’an di era digital bukan hanya tentang membaca dan memahami teks,
tetapi juga menghidupkannya secara nyata dalam perilaku, budaya dan teknologi manusia modern.

Kata kunci: Living Qur’an, era digital, nilai-nilai Qur’ani, kehidupan modern, integrasi
spiritualitas

PENDAHULUAN

Era digital telah membawa manusia pada sebuah peradaban baru yang sarat
dengan arus informasi, transformasi media dan perubahan gaya hidup yang begitu
cepat. Kehidupan yang serba daring (online) membuat manusia semakin
bergantung pada teknologi dalam menjalankan aktivitas sehari-hari, mulai dari
komunikasi, pendidikan, hingga praktik keagamaan. Dalam konteks ini, nilai-nilai
kehidupan dan spiritualitas manusia ikut mengalami dinamika yang kompleks.
Spiritualitas yang dahulu berpusat pada pengalaman batiniah kini harus
berhadapan dengan realitas virtual yang serba instan dan visual. Akibatnya,

hubungan manusia dengan nilai-nilai luhur, termasuk nilai-nilai Qur’ani
g g 5 ,

51|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

mengalami tantangan serius di tengah derasnya arus digitalisasi (Nasrulloh &
Maharani: 2024).

Di tengah perubahan tersebut, Al-Qur’an tetap hadir sebagai sumber utama
pedoman hidup bagi umat Islam. Ia bukan sekadar kitab suci yang dibaca secara
ritual, tetapi juga menjadi fondasi bagi pembentukan moral, etika sosial dan
kesadaran spiritual manusia. Nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur’an seperti
keadilan (adl), tanggung jawab sosial (mas uliyyah), kejujuran (amanah) dan
kebaikan (ihsan) merupakan prinsip universal yang senantiasa relevan sepanjang
zaman (Djidin: 2023). Namun, di era digital, cara manusia mengakses, memahami
dan mengamalkan Al-Qur’an telah berubah secara signifikan. Kehadiran aplikasi
Al-Qur’an, tafsir daring dan media sosial keagamaan memudahkan umat untuk
berinteraksi dengan wahyu, tetapi sekaligus menimbulkan risiko dangkalnya
pemahaman karena keterbatasan konteks dan otoritas (Kurniawan: 2024).

Fenomena inilah yang kemudian melahirkan gagasan Living Qur’an, yakni
pendekatan yang memandang Al-Qur’an sebagai teks yang hidup, yang nilai-
nilainya senantiasa hadir dan diaktualisasikan dalam kehidupan nyata. Living
Qur’an bukan hanya tentang membaca dan menghafal ayat-ayat suci, tetapi lebih
jauh menekankan penghayatan dan penerapan nilai-nilai Qur’ani dalam sikap,
perilaku dan sistem sosial umat Islam (Annas: 2025). Konsep ini muncul sebagai
respons terhadap kecenderungan masyarakat modern yang sering memisahkan
antara dimensi ritual dan dimensi sosial agama. Dengan Living Qur’an, ajaran
Islam diharapkan tidak berhenti di ruang ibadah, tetapi juga menjiwai ruang
digital, sosial dan profesional kehidupan modern.

Namun demikian, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan digital
bukan tanpa hambatan. Tantangan besar muncul dalam bentuk ketergantungan
manusia terhadap teknologi yang menyebabkan hubungan spiritual menjadi instan
dan superfisial. Banyak orang lebih memilih mengikuti potongan dakwah di
media sosial daripada belajar secara mendalam dari ulama atau guru agama yang
kompeten. Pergeseran otoritas keagamaan ini menimbulkan fenomena baru di
mana keabsahan ilmu agama sering kali ditentukan oleh popularitas, bukan

kredibilitas (Ziyadaturrohmah: 2025). Selain itu, dunia digital juga memunculkan

52| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

persoalan etika baru seperti penyebaran disinformasi (fake news), ujaran
kebencian, hingga komodifikasi agama yang bertentangan dengan nilai fabayyun
(klarifikasi), iffah (menjaga kehormatan) dan amanah (kejujuran) dalam Al-
Qur’an (Maharani: 2024).

Dalam menghadapi realitas tersebut, umat Islam perlu melakukan refleksi
mendalam mengenai bagaimana teknologi dapat dijadikan sarana untuk
memperkuat, bukan melemahkan, nilai-nilai Qur’ani. Pemanfaatan media digital
untuk dakwah, pendidikan dan literasi Qur’ani harus disertai dengan kesadaran
etis yang kuat. Al-Qur’an tidak boleh direduksi menjadi sekadar konten digital
yang viral, tetapi harus tetap diposisikan sebagai sumber hikmah dan inspirasi
kehidupan yang transenden. Dengan demikian, Living Qur’an di era digital tidak
hanya berarti membawa Al-Qur’an ke layar ponsel, tetapi membawa nilai-nilai
Al-Qur’an ke dalam tindakan nyata, dalam cara manusia berkomunikasi, bekerja,
bersosial dan berpikir.

Akhirnya, tantangan era digital seharusnya menjadi peluang untuk
menegaskan kembali relevansi Al-Qur’an dalam kehidupan modern. Melalui
literasi digital berbasis nilai Qur’ani, umat Islam dapat membangun peradaban
yang tidak hanya maju secara teknologi tetapi juga berakar kuat pada moralitas
dan spiritualitas. Sebab, pada hakikatnya, teknologi hanyalah alat, sementara
nilai-nilai Qur’ani adalah jiwa yang mengarahkan manusia menuju kehidupan
yang beradab dan bermakna (Ishamiyah: 2024).

Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan digital merupakan upaya
strategis untuk memastikan bahwa kemajuan teknologi tidak menjauhkan manusia
dari nilai spiritual dan moral yang diajarkan oleh Al-Qur’an. Di tengah derasnya
arus informasi dan penetrasi media digital dalam seluruh lini kehidupan, manusia
modern dihadapkan pada dua pilihan besar: membiarkan teknologi mengendalikan
perilaku dan pikirannya atau memanfaatkan teknologi sebagai sarana untuk
memperkuat hubungan dengan Allah dan sesama manusia. Nilai-nilai Qur’ani
seperti amanah (kejujuran), adl/ (keadilan), ihsan (kebaikan) dan tagwa

(ketakwaan) harus menjadi fondasi moral yang menuntun perilaku pengguna

53| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

digital agar teknologi menjadi alat menuju kebaikan, bukan sumber kemerosotan
moral (Djidin: 2023).

Salah satu strategi utama yang dapat diterapkan adalah penguatan literasi
digital berbasis nilai Qur’ani. Literasi digital tidak sekadar kemampuan
mengakses dan mengelola informasi, tetapi juga mencakup kesadaran etis dan
tanggung jawab moral dalam penggunaannya. Kurniawan (2024) menjelaskan
bahwa pendidikan literasi digital di madrasah dan lembaga Islam perlu dibangun
di atas kerangka nilai Qur’ani agar peserta didik tidak hanya cakap teknologi,
tetapi juga berakhlak digital. Prinsip tabayyun (klarifikasi) menjadi dasar penting
dalam menilai informasi, sementara nilai amanah dan iffah menuntun pengguna
untuk menjaga kejujuran serta kehormatan dalam ruang maya. Dengan cara ini,
aktivitas daring seperti berbagi informasi, berdiskusi atau berdakwah menjadi
bagian dari pengamalan nilai-nilai Qur’an yang kontekstual dengan zaman.

Selain itu, pemanfaatan teknologi sebagai sarana dakwah dan
pendidikan Qur’ani merupakan strategi yang krusial. Era digital membuka
peluang luas bagi penyebaran dakwah yang kreatif dan inklusif. Aplikasi Al-
Qur’an interaktif, kanal tafsir digital, hingga kelas tahsin daring adalah bentuk
konkret dari [living Qur’an yang memanfaatkan inovasi teknologi untuk
menumbuhkan kecintaan terhadap Al-Qur’an (Febriani: 2024). Namun demikian,
pemanfaatan teknologi ini harus tetap dikawal oleh prinsip keotentikan dan
bimbingan ilmiah agar tidak terjadi penyimpangan tafsir atau komersialisasi
agama. Ishamiyah dan Al-Badri (2024) menekankan pentingnya sinergi antara
kecintaan terhadap Al-Qur’an dan pemanfaatan teknologi secara bijak, sehingga
nilai-nilai Qur’ani benar-benar hadir dalam ruang digital tanpa kehilangan
kesakralannya.

Strategi berikutnya adalah membangun budaya etika digital Qur’ani.
Dunia maya sering kali menjadi ruang bebas yang rawan terhadap penyimpangan
etika, seperti ujaran kebencian, cyberbullying dan penyebaran hoaks. Dalam
konteks ini, nilai-nilai Al-Qur’an harus menjadi kompas moral yang mengarahkan
perilaku manusia di ruang digital. Prinsip gaulan sadida (perkataan yang benar),

qaulan ma ‘rufa (perkataan yang baik) dan gaulan layyina (perkataan yang lembut)

54| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

sebagaimana diamanatkan dalam Al-Qur’an dapat dijadikan pedoman untuk
berinteraksi secara santun dan konstruktif di media sosial (Maharani: 2024).
Dengan demikian, etika digital yang Qur’ani tidak hanya membatasi perilaku
negatif, tetapi juga mendorong terciptanya ruang maya yang produktif, harmonis
dan beradab.

Lebih lanjut, pendekatan kontekstualisasi nilai-nilai Qur’ani juga
menjadi hal penting. Kontekstualisasi berarti memahami makna Al-Qur’an sesuai
dengan tantangan zaman tanpa mengubah substansi wahyu. Dalam konteks digital,
hal ini berarti menafsirkan nilai-nilai seperti amanah, ukhuwah dan rahmah ke
dalam bentuk perilaku modern, misalnya menjaga data pribadi, membangun
solidaritas daring serta menggunakan teknologi untuk kemaslahatan umat.
Menurut Annas (2025), kontekstualisasi nilai Qur’ani harus dilakukan melalui
pendekatan kreatif dan reflektif agar umat Islam dapat menghadirkan spiritualitas
yang relevan di tengah modernitas digital.

Selain pendekatan personal, penguatan komunitas dan lembaga berbasis
Qur’ani di ruang digital juga menjadi strategi yang tidak kalah penting.
Komunitas daring seperti forum tafsir, grup kajian Qur’an dan lembaga
pendidikan digital berbasis Islam dapat menjadi media untuk menanamkan nilai
Qur’ani secara kolektif. Rohmah (2024) menunjukkan bahwa program tahfizh
Qur’an di pesantren modern yang mengintegrasikan teknologi mampu
menciptakan sinergi antara tradisi keilmuan klasik dan inovasi digital. Melalui
komunitas semacam ini, nilai-nilai Qur’ani tidak hanya dihayati secara individual,
tetapi juga dihidupkan dalam kebersamaan sosial dan kolaborasi digital yang
positif.

Pada akhirnya, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan digital
menuntut kesadaran spiritual yang tinggi dari setiap individu Muslim. Teknologi
hanyalah instrumen; manusialah yang menentukan apakah ia menjadi jalan
menuju kebaikan atau sumber kerusakan moral. Oleh karena itu, setiap aktivitas
digital dari mengetik pesan, membuat konten, hingga mengakses informasi harus
selalu dilandasi niat ibadah dan tanggung jawab moral. Seperti ditegaskan oleh

Djidin (2023), nilai Qur’ani bukan hanya pedoman normatif, tetapi juga energi

55|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

spiritual yang membimbing manusia dalam setiap aspek kehidupannya. Jika nilai-
nilai itu benar-benar diinternalisasi, maka /iving Qur’an bukan hanya menjadi
konsep ideal, melainkan realitas hidup yang menjiwai seluruh aktivitas umat di
era digital.
METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan
paradigma fenomenologi keagamaan. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama
penelitian adalah memahami makna dan bentuk aktualisasi nilai-nilai Qur’ani
dalam kehidupan masyarakat modern yang terdigitalisasi. Melalui pendekatan ini,
peneliti berusaha menggambarkan fenomena Living Qur’an sebagai ekspresi
sosial dan spiritual yang hidup dalam keseharian umat Islam di tengah
perkembangan teknologi. Pendekatan fenomenologis memungkinkan peneliti
untuk menangkap pengalaman, persepsi serta interpretasi subjek penelitian
terhadap nilai-nilai Qur’ani dalam konteks digital, bukan sekadar melihat dari sisi
normatif-teologis (Creswell & Poth, 2018).
HASIL dan PEMBAHASAN
1. Konsep Living Qur’an
Al-Qur’an dalam tradisi Islam selalu dipandang sebagai sumber utama
ajaran dan petunjuk hidup bagi umat manusia. Namun, dalam
perkembangannya, muncul kesadaran baru bahwa memahami Al-Qur’an
tidak cukup hanya melalui pembacaan tekstual atau penafsiran akademik
semata, melainkan juga melalui pengamatan terhadap bagaimana umat
Islam menghidupkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam realitas keseharian mereka.
Dari sinilah lahir konsep yang dikenal dengan istilah Living Qur’an.
Menurut Rafiq (2019), Living Qur’an merupakan paradigma kajian
yang menempatkan Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks suci yang dibaca
dan dihafal, melainkan sebagai realitas yang hidup di tengah masyarakat.
Al-Qur’an tidak berhenti pada tataran normatif sebagai kumpulan ayat yang
harus ditaati, tetapi menjadi inspirasi dinamis yang menuntun perilaku sosial,

membentuk budaya dan mewarnai nilai-nilai kemanusiaan. Konsep ini

56| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

menggeser fokus kajian dari “apa yang dikatakan teks” menjadi “bagaimana
teks itu dihidupkan dalam masyarakat.”

Dalam konteks ini, berbagai praktik sosial seperti pembacaan Surah
Yasin setiap malam Jumat, tradisi tahlilan, penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an
dalam pengobatan (rugyah) atau bahkan dalam ekspresi seni seperti
kaligrafi dan lantunan tilawah, semuanya dapat dipandang sebagai bentuk
konkret dari Living Qur’an (Rafiq: 2014). Praktik-praktik tersebut
menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya hadir di mushaf atau ruang-
ruang pengajian, tetapi juga mewarnai kehidupan sehari-hari umat Islam.

Saeed (2006) menegaskan bahwa agar Al-Qur’an tetap relevan di
setiap masa, diperlukan pendekatan yang memungkinkan wahyu itu “hidup”
dan “berbicara” dalam konteks sosial yang berbeda. Dalam pandangan
Saeed, teks Al-Qur’an memiliki dimensi universal yang senantiasa dapat
beradaptasi dengan perubahan zaman. Oleh karena itu, umat Islam perlu
membaca Al-Qur’an bukan hanya sebagai dokumen sejarah atau kitab
hukum, melainkan sebagai panduan moral dan sosial yang terus memberi
makna dalam kehidupan modern.

Pendapat tersebut sejalan dengan pemikiran Quraish Shihab (2007),
yang menyebut bahwa Al-Qur’an memiliki fungsi hidup yang tidak pernah
berhenti memberikan petunjuk bagi manusia. Shihab menegaskan bahwa
wahyu bukanlah teks beku yang hanya relevan bagi generasi Nabi,
melainkan petunjuk abadi yang senantiasa dapat diaplikasikan dalam
berbagai kondisi zaman. Dengan demikian, penelitian tentang bagaimana
masyarakat menghidupkan pesan-pesan Al-Qur’an menjadi bagian penting
dari upaya memahami dimensi aplikatif wahyu, yaitu bagaimana nilai-nilai
Qur’ani dijalankan dalam tindakan nyata manusia.

Melalui perspektif ini, Living Qur’an juga dapat dipahami sebagai
jembatan antara teks dan konteks, antara norma dan realitas. Abdullah (2015)
menyebut bahwa pendekatan ini menegaskan perlunya integrasi antara ilmu-
ilmu keislaman normatif dan ilmu sosial. Artinya, kajian Al-Qur’an tidak

hanya dilakukan di ruang akademik, tetapi juga di ruang publik, dengan

57| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

mengamati bagaimana masyarakat menafsirkan dan mempraktikkan ayat-
ayat suci dalam konteks sosial dan budaya yang beragam.

Dalam ranah epistemologis, paradigma Living Qur’an menawarkan
cara pandang baru dalam studi Islam. Jika selama ini tafsir Al-Qur’an lebih
banyak berkutat pada teks dan metode linguistik, maka pendekatan Living
Qur’an menambahkan dimensi empiris, yakni pengamatan terhadap
bagaimana teks suci itu berinteraksi dengan masyarakat. Peneliti tidak
hanya mencari makna ayat, tetapi juga melihat bagaimana ayat itu
“bermakna” bagi masyarakat, sebuah pergeseran dari text-centered
approach menjadi people-centered approach (Rafiq: 2019).

Lebih jauh, konsep Living Qur’an menunjukkan bahwa setiap
masyarakat Muslim memiliki cara khas dalam menghidupkan Al-Qur’an.
Tradisi sima’an Qur’an di Jawa, pembacaan barzanji di pesantren atau
maulid di dunia Arab, semuanya merupakan bentuk konkret bagaimana teks
suci hadir dalam budaya dan spiritualitas lokal. Keragaman praktik tersebut
menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki daya lenting yang tinggi: ia
mampu beradaptasi, sekaligus memberikan arah moral di berbagai konteks
sosial. Rafiq (2014) bahkan menyebut fenomena ini sebagai tafsir sosial,
bentuk tafsir yang tidak dituangkan dalam tulisan, tetapi hidup dalam
tindakan kolektif umat. Melalui pandangan inilah, Living Qur’an tidak
hanya dimaknai sebagai fenomena keagamaan, tetapi juga sebagai gerak
peradaban. Ketika nilai-nilai Qur’ani seperti keadilan, kasih sayang dan
kejujuran diterapkan dalam sistem sosial dan kebijakan publik, maka
sesungguhnya masyarakat sedang “menghidupkan” Al-Qur’an dalam bentuk
yang lebih luas dan transformatif. Oleh karena itu, Shihab (2007)
menegaskan bahwa seseorang baru dapat dikatakan memahami Al-Qur’an
secara sempurna jika ia mampu menghidupkan pesan-pesannya dalam
perilaku dan kehidupan sosialnya. Dengan demikian, Living Qur’an bukan
sekadar pendekatan akademik, melainkan spirit keberagamaan yang
menegaskan hubungan dinamis antara wahyu dan manusia. Al-Qur’an akan

tetap “hidup” selama umat Islam terus menjadikannya pedoman dalam

58| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

bertindak, berpikir dan berinteraksi. Sebaliknya, jika wahyu hanya berhenti
di lidah tanpa menjelma dalam amal, maka yang hidup hanyalah teksnya,
bukan maknanya. Seperti ditegaskan oleh Rafiq (2019), Living Qur’an
mengingatkan bahwa Al-Qur’an sejatinya hidup sejauh umat Islam
menghidupkannya.

Secara historis, istilah Living Qur’an mulai dikenal dalam wacana
akademik Islam di Indonesia pada awal dekade 2000-an. Sebelum masa itu,
kajian Al-Qur’an di perguruan tinggi Islam masih sangat didominasi oleh
dua pendekatan klasik, yakni ‘u/iim al-Qur’an (ilmu-ilmu tentang Al-Qur’an)
dan tafsir tekstual. Keduanya fokus pada analisis linguistik, konteks
turunnya ayat (asbab al-nuziil), serta hukum-hukum yang terkandung dalam
teks wahyu. Kajian-kajian ini cenderung bersifat normatif dan belum
banyak menyentuh dimensi sosial empiris dari pengamalan Al-Qur’an
dalam kehidupan masyarakat (Nata: 2020). Perubahan paradigma tersebut
mulai tampak ketika Ahmad Rafiq, seorang akademisi dari UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, memperkenalkan istilah Living Qur’an sebagai
pendekatan baru dalam studi Al-Qur’an. Dalam disertasinya di UIN Sunan
Kalijaga pada awal 2000-an, Rafiq (2014) mengusulkan agar kajian Al-
Qur’an tidak hanya berhenti pada penafsiran teks, melainkan juga
memperhatikan bagaimana ayat-ayat suci itu dihidupkan dalam praktik
keagamaan dan budaya masyarakat Muslim. Menurutnya, pemahaman
terhadap Al-Qur’an akan menjadi lebih utuh apabila mencakup dua sisi: teks
(wahyu) dan konteks (realitas sosial).

Rafiq (2014) melihat bahwa kecenderungan akademik pada waktu itu
terlalu “tekstual”, artinya, peneliti lebih fokus pada makna literal dan tafsir
linguistik daripada pada pengalaman umat dalam mengamalkan Al-Qur’an.
Padahal, dalam kenyataannya, masyarakat Muslim berinteraksi dengan Al-
Qur’an tidak hanya melalui pembacaan, tetapi juga melalui ritual, simbol,
tradisi, dan perilaku sosial. Contohnya, pembacaan Surah Yasin pada malam
Jumat, penggunaan ayat-ayat tertentu untuk doa atau perlindungan dan

tradisi tahlilan atau sima’an Qur’an merupakan ekspresi nyata dari

59| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

keberadaan Al-Qur’an dalam kehidupan sosial. Fenomena inilah yang
menurut Rafiq perlu dikaji secara ilmiah agar dapat dipahami sebagai wujud
“kehidupan” Al-Qur’an di tengah umat Islam. Gagasan Rafiq tersebut
kemudian menjadi fondasi konseptual dan metodologis dari kajian Living
Qur’an. la merumuskan bahwa Living Qur’an bukanlah bentuk tafsir baru,
tetapi pendekatan baru dalam studi Al-Qur’an yang menggabungkan metode
tafsir dengan metode ilmu sosial seperti fenomenologi, antropologi dan
sosiologi agama. Dengan cara ini, peneliti tidak hanya menafsirkan ayat,
tetapi juga menafsirkan perilaku masyarakat terhadap ayat itu. Inilah yang
menjadikan Living Qur’an bersifat interdisipliner, melibatkan dimensi teks
dan konteks sekaligus (Rafig: 2019).

Sementara itu, Nata (2020) memandang bahwa lahirnya kajian Living
Qur’an merupakan kelanjutan dan pengembangan dari tradisi ‘ulim al-
Qur’an serta tafsir sosial yang sebelumnya telah dikenal dalam studi Islam.
Jika ‘ulim al-Qur’an berfokus pada aspek teoritis dan tafsir sosial
menyoroti makna ayat dalam konteks kemasyarakatan, maka Living Qur’an
melangkah lebih jauh dengan meneliti bagaimana ajaran-ajaran Qur’ani
benar-benar dijalankan dalam kehidupan nyata umat Islam. Dengan kata
lain, Living Qur’an bukan hanya menafsirkan teks untuk memahami makna
sosial, tetapi mengamati realitas sosial untuk memahami bagaimana teks
dihidupkan. Nata (2020) menekankan bahwa pendekatan ini sangat penting
dalam menghadapi tantangan modernitas dan perubahan budaya.
Masyarakat Muslim kontemporer hidup dalam dunia yang dinamis, dengan
arus informasi dan gaya hidup yang terus berubah. Dalam konteks seperti
itu, Living Qur’an berperan sebagai cara untuk memastikan agar nilai-nilai
Al-Qur’an tetap relevan dan berfungsi dalam kehidupan sosial modern. Oleh
karena itu, kajian Living Qur’an bukan hanya fenomena akademik,
melainkan juga gerakan intelektual dan spiritual untuk menjembatani ajaran
wahyu dengan realitas kemanusiaan masa kini.

Dengan demikian, secara historis, kemunculan Living Qur’an dapat

dipahami sebagai respon terhadap keterbatasan paradigma tafsir

60| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

konvensional yang bersifat tekstual dan normatif. Pendekatan ini
memperluas horizon kajian Al-Qur’an dengan menambahkan dimensi
empirik, sosial dan budaya ke dalam kajian tafsir. Di Indonesia, pengaruh
pemikiran Ahmad Rafiq dan para pengikutnya telah membuka jalan bagi
generasi baru sarjana Islam yang melihat Al-Qur’an tidak hanya sebagai
teks suci, tetapi juga sebagai teks yang hidup, yang terus berinteraksi,
berubah dan mengilhami kehidupan masyarakat Muslim lintas zaman dan
ruang.

Abdullah (2015) menegaskan bahwa paradigma Living Qur’an
sebenarnya sejalan dengan semangat integrasi-interkoneksi antara ilmu-ilmu
keislaman dan ilmu sosial. Dalam pandangan ini, teks wahyu dipahami tidak
secara terpisah dari realitas sosial, tetapi justru dalam hubungannya dengan
pengalaman manusia. Oleh karena itu, penelitian Living Qur’an sering
menggunakan kerangka fenomenologis atau antropologis, di mana Al-
Qur’an dipahami melalui cara masyarakat “menghidupkan” maknanya
dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, bagaimana masyarakat menafsirkan
ayat tentang kesabaran dalam menghadapi musibah, atau bagaimana ayat
tentang sedekah diwujudkan dalam tradisi sosial seperti arisan Qur’ani atau
sedekah bumi.

Nata (2020) menilai bahwa dari sisi metodologis, Living Qur’an
merupakan pengembangan dari dua bidang ilmu yang sudah mapan: studi
tafsir dan studi sosial-keagamaan. Jika studi tafsir berfokus pada teks dan
makna linguistik, sementara studi sosial-keagamaan menyoroti perilaku
masyarakat, maka Living Qur’an berusaha menjembatani keduanya. Dengan
kata lain, ia merupakan pendekatan interdisipliner yang melihat bagaimana
makna teks (Al-Qur’an) diwujudkan dalam tindakan (realitas sosial). Dalam
praktiknya, penelitian ini sering bersifat deskriptif-analitis, menggambarkan
fenomena yang ada di masyarakat dan kemudian menafsirkannya dalam

bingkai nilai-nilai Qur’ani.

2. Era Digital dan Transformasi Kehidupan Muslim

6l|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Perkembangan teknologi informasi yang pesat menandai lahirnya era
digital, sebuah masa di mana hampir seluruh aktivitas manusia bergantung
pada perangkat elektronik dan jaringan internet. Dalam konteks kehidupan
umat Islam, era digital membawa dampak besar terhadap cara umat Muslim
berinteraksi, belajar, berdakwah dan menjalankan kehidupan keagamaannya
sehari-hari (Ahmad: 2020). Transformasi ini tidak hanya menyentuh aspek
sosial dan ekonomi, tetapi juga mengubah cara pandang terhadap praktik
keagamaan dan nilai-nilai spiritual di tengah kemajuan teknologi.

Salah satu perubahan paling nyata terlihat pada bidang dakwah. Jika
dulu penyampaian ajaran Islam dilakukan melalui mimbar, majelis taklim
atau media cetak, kini dakwah dapat disebarluaskan melalui media sosial,
kanal YouTube, podcast dan berbagai aplikasi keagamaan (Rahman: 2021).
Kemudahan akses ini membuat pesan dakwah menjangkau lebih banyak
orang dalam waktu singkat. Umat Muslim di berbagai belahan dunia dapat
mendengarkan ceramah ulama tanpa harus hadir secara fisik. Namun
demikian, kemajuan ini juga menimbulkan tantangan baru, seperti maraknya
informasi keagamaan yang tidak terverifikasi dan munculnya “ustaz digital”
yang belum tentu memiliki dasar ilmu yang kuat (Hidayat: 2022). Oleh
karena itu, literasi digital menjadi hal penting agar umat mampu memilah
informasi dan memahami ajaran Islam secara benar di tengah banjir data
digital.

Di bidang pendidikan Islam, teknologi juga menghadirkan perubahan
besar. Banyak lembaga pendidikan Islam kini menerapkan sistem
pembelajaran daring (e-/earning) dan memanfaatkan platform digital untuk
mengajar Al-Qur’an, tafsir, fikih dan bahasa Arab (Suryana: 2021). Hal ini
memungkinkan peserta didik dari berbagai daerah mengakses ilmu agama
tanpa batas geografis. Namun, sistem pembelajaran digital juga berisiko
mengurangi interaksi langsung antara guru dan murid, yang selama ini
menjadi ciri khas pendidikan Islam tradisional. Karena itu, perlu ada
keseimbangan antara penggunaan teknologi dengan pembinaan karakter dan

adab secara tatap muka (Nasir: 2020).

62|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Perkembangan teknologi digital tidak hanya mengubah pola
komunikasi dan pendidikan umat Islam, tetapi juga membawa pengaruh
besar terhadap cara organisasi keagamaan dan sektor ekonomi Islam
beroperasi. Transformasi ini menandai pergeseran dari sistem tradisional
menuju sistem digital yang lebih efisien, transparan dan inklusif. Melalui
teknologi digital, organisasi Islam kini mampu menjangkau masyarakat
secara lebih luas, mengelola sumber daya dengan lebih baik, dan
menjalankan program sosial maupun dakwah secara modern dan terukur
(Fadli: 2022).

Dalam konteks kelembagaan, banyak organisasi keagamaan, seperti
masjid, lembaga zakat, majelis taklim dan yayasan dakwah, yang kini
menggunakan platform digital untuk mengatur administrasi, kegiatan sosial
serta sistem keuangan mereka. Penggunaan situs web, media sosial dan
aplikasi manajemen masjid memungkinkan pengurus untuk berkomunikasi
lebih efektif dengan jamaah, mengumumkan kegiatan keagamaan, hingga
melakukan pelaporan keuangan secara terbuka. Langkah ini tidak hanya
meningkatkan efisiensi, tetapi juga membangun kepercayaan publik melalui
transparansi data dan akuntabilitas yang lebih baik (Fadli: 2022). Misalnya,
beberapa lembaga zakat besar di Indonesia telah menyediakan laporan
digital yang dapat diakses oleh donatur secara real time, sehingga
masyarakat dapat mengetahui bagaimana dana mereka disalurkan. Dengan
demikian, teknologi digital menjadi sarana penting dalam memperkuat tata
kelola organisasi Islam yang profesional dan amanah.

Sementara di bidang ekonomi, digitalisasi membuka peluang besar
bagi berkembangnya berbagai inovasi berbasis syariah. Salah satunya
adalah munculnya fintech halal, yaitu layanan keuangan berbasis teknologi
yang dijalankan sesuai prinsip-prinsip syariah Islam. Melalui fintech,
masyarakat dapat melakukan investasi, pembiayaan usaha mikro atau
transaksi keuangan tanpa bunga dan riba. Selain itu, ada pula platform
crowdfunding zakat dan wakaf, yang memungkinkan umat Islam untuk

menyalurkan donasi dan sedekah secara online kepada lembaga-lembaga

63|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

terpercaya (Kusnadi: 2021). Sistem ini membuat proses distribusi dana
sosial menjadi lebih cepat, tepat sasaran dan mudah diakses oleh masyarakat
luas, bahkan lintas negara.

Lebih jauh lagi, digitalisasi juga berperan dalam mendorong
pertumbuhan e-commerce berbasis nilai Islam, yaitu sistem perdagangan
daring yang memperhatikan aspek kehalalan produk, kejujuran transaksi
serta tanggung jawab sosial. Melalui platform semacam ini, pelaku usaha
Muslim dapat memasarkan produk lokal dan halal secara global, sekaligus
memperkuat ekonomi umat dengan cara yang sesuai dengan prinsip syariah
(Kusnadi: 2021). Fenomena ini menunjukkan bahwa umat Islam kini tidak
hanya menjadi pengguna teknologi, tetapi juga pelaku aktif dalam
membangun ekosistem ekonomi digital yang adil, beretika dan berorientasi
pada kesejahteraan bersama.

Secara keseluruhan, pengaruh transformasi digital terhadap organisasi
dan ekonomi umat Islam membawa dua manfaat besar: peningkatan
efisiensi dan perluasan akses. Di satu sisi, teknologi membantu lembaga
keagamaan mengelola program sosial dan dakwah dengan lebih profesional;
di sisi lain, ekonomi digital berbasis syariah membuka ruang baru bagi umat
Islam untuk berinovasi dan berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat
global. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam dunia digital,
umat Muslim dapat membuktikan bahwa kemajuan teknologi tidak
bertentangan dengan ajaran agama, melainkan dapat menjadi sarana untuk
memperkuat keadilan, keberkahan, dan kemaslahatan umat (Fadli: 2022;
Kusnadi: 2021).

Namun, di balik peluang tersebut, era digital juga membawa sejumlah
tantangan serius. Menurut Hasan (2023), salah satu tantangan terbesar
adalah munculnya gaya hidup konsumtif dan ketergantungan terhadap
media sosial yang dapat melemahkan nilai-nilai spiritual. Banyak Muslim
yang terlalu sibuk dengan dunia maya hingga mengabaikan ibadah,
silaturahmi dan kedalaman refleksi keagamaan. Selain itu, derasnya arus

informasi juga berpotensi menimbulkan perpecahan karena perbedaan

64| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

pandangan yang disebarkan secara bebas tanpa filter (Zain: 2022). Oleh
sebab itu, diperlukan kesadaran untuk menggunakan teknologi secara bijak
agar kemajuan digital tetap selaras dengan nilai-nilai Islam.

Transformasi kehidupan Muslim di era digital, pada akhirnya,
merupakan keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Umat Islam harus
mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman tanpa kehilangan
identitas spiritual dan moralnya. Seperti yang dikemukakan oleh Yusuf
(2020), teknologi seharusnya menjadi sarana untuk memperkuat iman dan
memperluas manfaat dakwah, bukan menjauhkan manusia dari nilai-nilai
agama. Dengan literasi digital yang baik, keseimbangan antara dunia nyata
dan maya, serta komitmen terhadap etika Islam, umat Muslim dapat
menjadikan era digital sebagai kesempatan untuk memperkokoh keimanan
sekaligus berkontribusi positif bagi peradaban modern. Literasi digital tidak
hanya berarti kemampuan menggunakan teknologi, tetapi juga kemampuan
memilih, menyaring dan menilai informasi secara kritis berdasarkan nilai-
nilai Islam. Umat Muslim harus bijak dalam memanfaatkan media sosial,
tidak mudah terpancing oleh berita palsu, serta mampu menjaga adab dalam
berinteraksi di dunia maya. Selain itu, penting pula menjaga keseimbangan
antara dunia digital dan kehidupan nyata, jangan sampai aktivitas online
mengurangi kualitas ibadah, waktu bersama keluarga atau interaksi sosial
yang sebenarnya.

Dengan pemahaman dan sikap yang seimbang seperti ini, umat Islam
dapat menjadikan era digital sebagai peluang, bukan ancaman. Teknologi
bisa menjadi alat untuk memperkuat iman, menebarkan kebaikan dan
berkontribusi positif bagi masyarakat luas. Sejalan dengan pandangan Yusuf
(2020), Islam selalu mendorong umatnya untuk beradaptasi dengan
perkembangan zaman selama tidak bertentangan dengan prinsip akidah dan
akhlak. Oleh karena itu, era digital seharusnya dipandang sebagai
kesempatan bagi umat Muslim untuk menunjukkan bahwa kemajuan dan
keimanan dapat berjalan seiring serta menjadi fondasi bagi lahirnya

peradaban modern yang berlandaskan nilai-nilai Islam.

65|Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

3. Strategi Penguatan Living Qur’an di Era Digital

Konsep Living Qur’an menggambarkan bagaimana Al-Qur’an bukan
hanya dibaca atau dihafalkan, tetapi juga dihidupkan dalam kehidupan
sehari-hari umat Islam. Ia tercermin dalam sikap, budaya, keputusan sosial,
hingga pemanfaatan teknologi yang berpijak pada nilai-nilai Qur’ani
(Ahmad: 2021). Di era digital yang serba cepat dan penuh informasi, Living
Qur’an menjadi semakin penting agar umat Islam tidak kehilangan arah
spiritual di tengah modernisasi. Karena itu, diperlukan strategi yang tepat
untuk memperkuat hubungan umat dengan Al-Qur’an melalui media digital
tanpa mengurangi makna dan kesuciannya.

Salah satu strategi utama adalah digitalisasi pembelajaran Al-Qur’an.
Dengan kemajuan teknologi, proses belajar mengaji, memahami tafsir, dan
mempelajari  hukum-hukum Islam kini dapat dilakukan secara daring
melalui aplikasi Qur’an, platform e-learning, maupun media sosial (Rahman:
2022). Strategi ini memperluas akses masyarakat terhadap ilmu Al-Qur’an
dan membuat dakwah lebih inklusif, menjangkau generasi muda yang aktif
di dunia maya. Misalnya, penggunaan aplikasi Qur’an digital yang
dilengkapi dengan tafsir dan terjemahan interaktif telah membantu banyak
orang memahami kandungan ayat dengan cara yang lebih praktis.

Selanjutnya, penguatan Living Qur’an juga dapat dilakukan dengan
membangun komunitas Qur’ani berbasis digital. Komunitas ini bisa berupa
forum kajian online, grup tadarus daring, atau gerakan sosial yang
mengangkat nilai-nilai Qur’ani di media sosial. Melalui komunitas digital,
umat Islam tidak hanya belajar membaca Al-Qur’an, tetapi juga berbagi
pengalaman dalam mengamalkannya. Contohnya, gerakan dakwah anak
muda seperti “One Day One Juz” atau kampanye media sosial bertema
akhlak Qur’ani telah menunjukkan bahwa nilai Al-Qur’an dapat tumbuh di
ruang digital dengan cara kreatif dan relevan (Fauzi: 2023).

Selain itu, strategi yang tidak kalah penting adalah penguatan literasi
digital berbasis nilai Qur’ani. Umat Islam perlu memiliki kemampuan

berpikir kritis dalam menyaring informasi dan menilai kebenarannya sesuai

66 | Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

ajaran Al-Qur’an. Literasi digital Qur’ani menekankan pentingnya etika

dalam bermedia sosial, seperti tidak menyebarkan fitnah, menghormati

sesama, dan menyampaikan informasi yang benar. Dengan literasi ini, umat

Muslim bisa tetap berakhlak Qur’ani dalam dunia digital yang sering kali

bebas nilai (Nasir: 2020).

Lembaga pendidikan dan dakwah juga berperan penting melalui
kolaborasi antara ulama, guru dan pengembang teknologi. Lembaga Islam
dapat membuat konten pembelajaran interaktif, aplikasi tafsir, atau video
edukatif yang menarik tanpa mengurangi esensi pesan Al-Qur’an (Suryana:
2021). Dengan cara ini, Al-Qur’an tidak hanya dipelajari dalam konteks
ritual, tetapi juga dihadirkan dalam kehidupan digital sehari-hari secara
kreatif dan moderat.

Selain empat strategi tersebut, ada beberapa strategi tambahan yang
dapat memperkuat Living Qur’an di era digital:

a. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kurikulum digital pendidikan Islam.
Sekolah dan universitas Islam perlu mengajarkan bagaimana nilai-nilai
Al-Qur’an dapat diterapkan dalam dunia teknologi, ekonomi, dan media.
Misalnya, mengaitkan ayat-ayat tentang kejujuran dan amanah dalam
mata pelajaran teknologi informasi (Hidayat: 2022). Dengan begitu,
generasi muda tidak hanya melek digital, tetapi juga memiliki dasar
moral Qur’ani dalam menggunakan teknologi.

b. Pengembangan dakwah kreatif berbasis multimedia.

Konten dakwah tidak harus selalu berbentuk ceramah formal. Penguatan
Living Qur’an dapat dilakukan melalui film pendek, animasi, infografis,
podcast, hingga musik religi yang mengandung pesan Qur’ani. Dakwah
kreatif ini dapat menarik perhatian masyarakat modern tanpa kehilangan
substansi ajaran Islam (Yusuf: 2020).

c. Pemanfaatan Artificial Intelligence (Al) dan Big Data untuk dakwah dan
pembelajaran Qur’an.

Teknologi modern seperti Al dapat digunakan untuk menciptakan sistem

pembelajaran Al-Qur’an yang cerdas, misalnya aplikasi yang membantu

67| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

memperbaiki tajwid atau mengenali kesalahan bacaan. Sementara big
data dapat membantu lembaga dakwah memahami kebutuhan
masyarakat dalam memahami ayat-ayat Al-Qur’an (Fadli: 2023).
d. Menumbuhkan etika Qur’ani dalam budaya digital.

Strategi ini menekankan pentingnya menjadikan akhlak Qur’ani sebagai
pedoman berperilaku di dunia maya: menjaga ucapan, menghormati
perbedaan, menolak ujaran kebencian, dan menggunakan media sosial
untuk menebar kebaikan. Dengan begitu, Living Qur’an benar-benar
hidup, bukan hanya dalam teks, tetapi juga dalam tindakan nyata umat di
ruang digital (Ahmad: 2021).

Pada akhirnya, strategi penguatan Living Qur’an di era digital harus
mencakup dua hal: penguasaan teknologi dan penghayatan spiritual.
Kemajuan teknologi tidak boleh menjauhkan umat dari nilai-nilai Qur’an,
melainkan menjadi sarana untuk memperkuatnya. Jika umat Islam mampu
menyeimbangkan keduanya, yaitu iman dan inovasi, maka Al-Qur’an akan
benar-benar “hidup” di dunia digital: menjadi cahaya yang menuntun umat

menuju kemajuan dan keberkahan peradaban modern.

KESIMPULAN

Era digital menghadirkan perubahan besar dalam cara umat Islam
berinteraksi dengan ajaran Al-Qur’an. Di tengah kemajuan teknologi yang
serba cepat, konsep Living Qur’an menjadi sangat penting sebagai upaya untuk
menjaga agar nilai-nilai Al-Qur’an tetap hidup dan membimbing kehidupan
umat di era modern. Digitalisasi pembelajaran, dakwah online, dan komunitas
Qur’ani berbasis media sosial menunjukkan bahwa teknologi dapat menjadi
sarana efektif untuk memperluas pemahaman dan pengamalan ajaran Islam.
Namun, kemudahan ini juga membawa tantangan berupa penyebaran informasi
yang tidak terverifikasi, pergeseran nilai spiritual serta potensi penyalahgunaan
media digital. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan
modern harus dilakukan melalui literasi digital yang berlandaskan etika Islam,

pemanfaatan teknologi secara bijak, serta pembinaan karakter yang kuat. Umat

68| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Islam perlu menjadikan Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks yang dibaca,
tetapi sebagai pedoman hidup dalam berpikir, berperilaku dan berinteraksi di
dunia digital. Dengan keseimbangan antara penguasaan teknologi dan
penghayatan spiritual, Living Qur’an dapat menjadi kekuatan utama untuk
membangun peradaban modern yang berkeadaban, berakhlak, dan selaras

dengan nilai-nilai ilahi.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2015). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan
Etika. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Ahmad, R. (2020). Islam dan modernitas di era digital. Jakarta: Pustaka Ilmu.

Ahmad, R. (2021). Living Qur’an: Antara teks dan praktik sosial di era digital.
Yogyakarta: Pustaka Hikmabh.

Fadli, M. (2022). Transformasi organisasi Islam di era digital. Surabaya:
Media Dakwah Press.

Fadli, M. (2023). Kecerdasan buatan dan peluang dakwah digital Qur’ani.
Bandung: Al-Falah Media.

Fauzi, M. (2023). Gerakan dakwah digital dan generasi Qur’ani muda.
Bandung: Al-Falah Press.

Hasan, T. (2023). Spiritualitas Muslim di tengah kemajuan teknologi. Bandung:
Al-Hikmabh.

Hidayat, N. (2022). Fenomena ustaz digital dan otoritas keagamaan baru.
Yogyakarta: Ar-Rasyid Press.

Hidayat, N. (2022). Integrasi nilai Qur’ani dalam pendidikan Islam
kontemporer. Jakarta: Lentera Umat.

Kusnadi, L. (2021). Ekonomi syariah dan peluang digitalisasi. Malang: UIN
Press.

Nasir, A. (2020). Literasi digital dalam perspektif nilai-nilai Qur’ani. Jakarta:
Lentera Ilmu.Rahman, A. (2022). Pembelajaran Al-Qur’an berbasis
teknologi di era digital. Malang: UIN Press.

Nasir, A. (2020). Pendidikan Islam berbasis teknologi: Antara peluang dan
tantangan. Semarang: Pena Eduka.

Nata, A. (2020). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers.

Rafig, A. (2014). Living Qur’an: Kajian Sosial atas Tradisi dan Praktik
Keagamaan. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press.

Rahman, A. (2021). Media sosial dan perubahan pola dakwah umat Islam.
Bandung: Insan Cendekia.

Saeed, A. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach.
London: Routledge.

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai
Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

69| Manajemen Pendidikan Islam



Proceedings of Islamic Education, Vol 3. No. 2 2025

Suryana, D. (2021). Digitalisasi pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta:
Lentera Akademika.

Suryana, D. (2021). Inovasi pendidikan Islam dan penguatan nilai Qur’ani di
dunia maya. Surabaya: Amanah Media.

Ulum, B. (2021). Kritik terhadap Kajian Living Qur’an di Indonesia. Jurnal
Ushuluddin, 29(2)

Yusuf, M. (2020). Teknologi dan moralitas Muslim di abad ke-21. Jakarta:
Nusa Media.

Yusuf, M. (2020). Teknologi dan moralitas Muslim di abad ke-21. Jakarta:
Nusa Media.

Zain, S. (2022). Disrupsi nilai dan literasi keagamaan di dunia maya.
Surabaya: Baytul Hikmah.

70l Manajemen Pendidikan Islam



