Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Nilai Karakter dalam Kakawihan Kaulinan Barudak sebagai Media
Pengembangan Profil Pelajar Pancasila

Eva Widaningsih!, Ece Sukmana?, Kuswara®
123 program Studi Magister Pendidikan Bahasa Indonesia, Universitas Sebelas April
lwidaningsiheva4@gmail.com, 2ecesukmana_fkip@unsap.ac.id, *kuswara@unsap.ac.id

Abstrak

Penelitian ini menyoroti penurunan pemahaman dan nilai karakter anak terhadap kakawihan
kaulinan barudak di era globalisasi dan digital, ketika anak-anak lebih mengenal permainan modern
dibandingkan permainan tradisional yang kaya makna. Fokus kajian mencakup oray-orayan, ayang-
ayang gung, tokecang, paciwit-ciwit lutung, dan pérépét jengkol, dengan analisis makna lirik dan
gerakan serta nilai karakter silih asih, silih asah, dan silih asuh melalui pendekatan semiotika Roland
Barthes dan Charles Sanders Peirce. Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif
dengan sumber data berupa lirik dari buku Peperenian Urang Sunda karya Rahmat Taufiq Hidayat
dkk dan dokumentasi gerakan dari video YouTube. Analisis dilakukan melalui lapisan denotasi,
konotasi, dan mitos serta model triadik Peirce (ikon, indeks, simbol) untuk mengungkap makna
budaya dan karakter anak. Hasil penelitian menunjukkan bahwa lirik dan gerakan kakawihan tidak
hanya mencerminkan realitas sosial, tetapi juga sarat pesan moral yang mendukung pengembangan
karakter. Nilai silih asih, silih asah, dan silih asuh terejawantahkan melalui interaksi, kerja sama,
serta tanggung jawab dalam permainan. Dengan demikian, kakawihan kaulinan barudak terbukti
menjadi media pendidikan karakter yang kontekstual, menyenangkan, dan relevan untuk
membentuk Profil Pelajar Pancasila.

Kata kunci: Kakawihan; Semiotika; Silih Asih; Silih Asah; Silih Asu; Pendidikan Karakter; Profil
Pelajar Pancasila

PENDAHULUAN

Pendidikan karakter telah menjadi isu strategis dalam dunia pendidikan karena berfungsi
membentuk individu yang memiliki akhlak, integritas, dan tanggung jawab sosial. Pemerintah
Indonesia menekankan pentingnya pendidikan karakter melalui kebijakan Profil Pelajar Pancasila
yang mengutamakan enam dimensi utama sebagai dasar pembelajaran (Kementerian Pendidikan
Riset, dan Teknologi, 2022). Implementasi nilai-nilai tersebut di sekolah memerlukan strategi yang
kontekstual agar peserta didik mampu menginternalisasi makna dengan cara yang menyenangkan.
Kearifan lokal dipandang relevan karena memuat nilai budaya yang dekat dengan kehidupan
masyarakat, sehingga mudah diterima oleh siswa (Lestari & Putra, 2019). Kakawihan kaulinan
barudak sebagai tradisi lisan Sunda menjadi salah satu media edukatif yang potensial karena selain
menghibur, juga mengandung nilai moral dan sosial. Potensi ini perlu diteliti lebih dalam agar
dapat digunakan secara efektif dalam proses pendidikan formal.

Kakawihan kaulinan barudak tidak sekadar permainan anak, tetapi juga mengandung pesan
moral melalui lirik dan gerakannya. Penelitian (Respati et al., 2024) menunjukkan bahwa aktivitas
tersebut dapat memperkuat sikap kebersamaan, kerja sama, dan solidaritas dalam interaksi sosial
anak-anak. Nilai yang terkandung tidak hanya sebatas hiburan, tetapi juga mendidik melalui
interaksi kolektif yang terbangun. Sayangnya, sebagian penelitian sebelumnya hanya berhenti pada
deskripsi nilai tanpa menganalisis struktur tanda dan makna simbolik yang lebih mendalam.
Analisis semiotik diperlukan untuk menggali lapisan makna yang tersirat di balik kata, musik, dan
gerakan dalam kakawihan. Kajian semacam ini akan membantu menjelaskan bagaimana pesan
budaya tersampaikan kepada generasi muda secara implisit.

Semiotika Barthes menawarkan kerangka untuk menganalisis tanda pada tiga tingkatan,
yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. Denotasi berfungsi untuk memahami makna literal dari lirik,
konotasi memunculkan makna kultural dan emosional, sedangkan mitos merepresentasikan
ideologi yang diyakini dalam budaya masyarakat (Barthes, 1977). Kakawihan kaulinan barudak

32



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

dapat dianalisis pada ketiga tingkatan ini karena mencerminkan aktivitas nyata, asosiasi nilai sosial,
dan ideologi kolektif. Penelitian (Puspitasari, 2020) memperlihatkan bahwa semiotika Barthes
mampu mengungkap pesan moral dalam karya sastra tradisional yang sulit ditangkap secara
langsung. Hal ini membuka ruang penelitian baru untuk menerapkan pendekatan yang sama pada
tradisi lisan Sunda. Penerapan metode ini memungkinkan identifikasi nilai yang lebih dalam
dibandingkan sekadar observasi sosial.

Selain Barthes, semiotika Peirce memberikan perspektif tambahan melalui triadik ikon,
indeks, dan simbol. Ikon berkaitan dengan kemiripan langsung, indeks menandai hubungan sebab-
akibat, sedangkan simbol berfungsi melalui kesepakatan sosial dalam sebuah budaya (Peirce,
1991). Dalam konteks kakawihan, ikon muncul melalui imitasi suara binatang, indeks tampak pada
gerakan permainan, dan simbol terlihat pada makna budaya yang terkandung dalam lirik. Penelitian
(Apriliani, 2023) menunjukkan bahwa analisis semiotik Peirce efektif digunakan untuk
menyingkap makna tersirat dalam ekspresi budaya lokal. Penerapan teori ini pada kakawihan akan
memperluas pemahaman mengenai fungsi sosial permainan tradisional. Kombinasi teori Barthes
dan Peirce dalam penelitian ini diharapkan mampu memberikan analisis yang lebih komprehensif
terhadap kakawihan kaulinan barudak.

Permainan tradisional Sunda seperti kakawihan kaulinan barudak memiliki potensi besar
sebagai sarana pembentukan karakter anak, namun penggunaannya dalam konteks pendidikan
formal masih minim. Studi terdahulu menegaskan bahwa pelestarian permainan tradisional sering
berfokus pada aspek dokumentasi budaya tanpa mengintegrasikannya dengan strategi pendidikan
karakter (Rachmawati, 2021). Kondisi ini menciptakan jarak antara kekayaan tradisi lisan dengan
kebutuhan pembelajaran di sekolah. Padahal, pembelajaran berbasis budaya lokal dapat
meningkatkan keterlibatan siswa sekaligus memperkuat jati diri bangsa. Jika dikaji melalui
pendekatan semiotika, lirik dan gerakan dalam kakawihan tidak hanya menyimpan nilai estetika,
tetapi juga pesan moral yang relevan untuk anak-anak. Keterbatasan penelitian inilah yang menjadi
celah untuk menemukan cara baru menghubungkan budaya lokal dengan pendidikan karakter.

Penelitian-penelitian sebelumnya telah membuktikan bahwa permainan tradisional mampu
menumbuhkan nilai gotong royong, empati, serta kedisiplinan (Hidayat & Sulastri, 2022). Akan
tetapi, belum banyak kajian yang secara eksplisit menggunakan semiotika Barthes dan Peirce untuk
mengurai makna tanda, simbol, dan mitos dalam kakawihan. Pendekatan semiotika mampu
menggali makna lebih dalam dibandingkan analisis kualitatif biasa, sebab ia menghubungkan aspek
teks, budaya, dan praktik sosial. Kajian ini menawarkan pembacaan yang lebih komprehensif
terhadap kakawihan sebagai media pendidikan. Selama ini kajian semiotika pada kakawihan lebih
banyak difokuskan pada aspek linguistik dan estetika, sementara pemetaan nilai karakter yang
dapat mendukung implementasi Profil Pelajar Pancasila masih jarang dilakukan. Penelitian ini
berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menghubungkan analisis budaya melalui semiotika
dengan kebutuhan kurikulum nasional dalam membentuk profil pelajar yang berkarakter.

Penelitian ini menawarkan pendekatan baru dengan mengintegrasikan kajian semiotika pada
kakawihan ke dalam implementasi Profil Pelajar Pancasila, sehingga memberikan perspektif yang
lebih relevan bagi pengembangan pendidikan dasar berbasis budaya lokal. Jika sebelumnya
penelitian lebih menitikberatkan pada pelestarian budaya atau deskripsi nilai tradisional, maka
penelitian ini berusaha merancang pola pemanfaatan kakawihan sebagai instrumen pembelajaran
karakter. Hal ini memberikan sumbangan baru karena menghadirkan kerangka analisis yang bisa
dioperasionalkan guru di sekolah dasar. Selain itu, penelitian ini menyajikan model pembelajaran
berbasis budaya lokal yang selaras dengan Permendikbudristek No. 56/M/2022 tentang Projek
Penguatan Profil Pelajar Pancasila. Dengan begitu, penelitian tidak hanya berkontribusi pada ranah
akademik, tetapi juga praktis bagi dunia pendidikan. Pendekatan ini memungkinkan terciptanya
jembatan antara tradisi lisan dengan tantangan pendidikan abad ke-21.

Rumusan penelitian diarahkan untuk menjawab makna lirik, gerakan, dan nilai karakter yang
terkandung dalam kakawihan kaulinan barudak. Fokusnya adalah bagaimana nilai-nilai tersebut
dapat diadaptasi sebagai media pembentukan karakter siswa sesuai dengan enam dimensi Profil
Pelajar Pancasila. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan makna semiotik kakawihan serta

33



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

merumuskan kontribusinya dalam pendidikan formal. Secara praktis, hasil penelitian diharapkan
memperkuat peran sekolah sebagai penjaga budaya lokal sekaligus penggerak pendidikan karakter.
Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian semiotika budaya dengan menambahkan
relevansi aplikatif pada dunia pendidikan. Dengan demikian, penelitian ini berpotensi
menghadirkan pemahaman baru sekaligus solusi konkret bagi penguatan pendidikan karakter
berbasis budaya.

METODE PENELITIAN DAN LANDASAN TEORI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif yang
berorientasi pada kajian semiotika. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian
yang berusaha memahami fenomena budaya secara mendalam melalui teks dan konteks sosial yang
melingkupinya (Moleong, 2017). Analisis diarahkan pada kakawihan kaulinan barudak Sunda, baik
dari sisi lirik maupun gerakan, sehingga makna yang terkandung di dalamnya dapat ditafsirkan
secara komprehensif. Kajian semiotika Roland Barthes dimanfaatkan untuk menyingkap makna
denotasi, konotasi, dan mitos dalam lirik (Barthes, 2007), sedangkan teori semiotika Charles
Sanders Peirce digunakan untuk menganalisis gerakan melalui kategori ikon, indeks, dan simbol
(Peirce, 1991). Kombinasi kedua kerangka analisis tersebut memberikan pemahaman yang lebih
utuh tentang keterkaitan teks, budaya, dan nilai karakter yang muncul.

Data penelitian berupa lima kakawihan kaulinan barudak yang masih eksis dalam
masyarakat Jawa Barat, yaitu oray-orayan, ayang-ayang gung, tokecang, paciwit-ciwit lutung, dan
perepet jengkol. Pemilihan kelima kakawihan ini dilakukan secara purposif berdasarkan kekayaan
makna lirik dan variasi gerakan yang merepresentasikan nilai budaya Sunda. Data tersebut
dijadikan pijakan utama untuk mengungkap nilai karakter yang relevan dengan penguatan Profil
Pelajar Pancasila (Faruk, 2012). Sumber utama penelitian berasal dari buku Peperenian Urang
Sunda karya penulis lokal yang diterbitkan oleh PT Kiblat Buku Utama pada tahun 2010. Buku ini
dianggap representatif karena memuat dokumentasi lengkap mengenai 39 kakawihan kaulinan
barudak. Sumber pendukung diperolen melalui rekaman permainan tradisional yang tersedia di
kanal YouTube, sehingga analisis lirik dapat diperkaya dengan pengamatan gerakan. Strategi
triangulasi sumber semacam ini sangat dianjurkan dalam penelitian kualitatif karena memperkuat
keabsahan data (Moleong, 2017).

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan analisis teks. Studi dokumentasi
ditempuh dengan menyeleksi kakawihan dari buku dan literatur pendukung, kemudian ditambah
observasi terhadap rekaman permainan. Analisis teks diterapkan untuk menafsirkan makna yang
tersembunyi dalam lirik serta menghubungkannya dengan nilai-nilai kultural. Teori semiotika
Barthes digunakan untuk menguraikan makna denotatif, konotatif, hingga mitologis, sedangkan
teori semiotika Peirce dipakai untuk mengidentifikasi gerakan permainan melalui ikon, indeks, dan
simbol. Pemaknaan tersebut dihubungkan dengan nilai karakter Sunda yang dikemukakan
Suryalaga, yaitu silih asih, silih asah, dan silih asuh (Suryalaga, 2009), agar lebih relevan dengan
dimensi Profil Pelajar Pancasila.

Analisis data dilakukan secara simultan dengan pengumpulan data, sesuai pandangan
(Moleong, 2017) bahwa analisis kualitatif bersifat interaktif dan berlangsung terus-menerus hingga
interpretasi akhir. Prosesnya dimulai dengan memilah data sesuai fokus penelitian, kemudian
mengelompokkan ke dalam kategori lirik, gerakan, dan nilai karakter. Analisis intrinsik digunakan
untuk memahami struktur teks kakawihan, sedangkan analisis ekstrinsik menghubungkannya
dengan konteks sosial budaya Sunda serta relevansinya dengan pendidikan karakter (Faruk, 2012).
Hasil dari analisis kemudian dipetakan untuk menemukan hubungan antara nilai kearifan lokal
Sunda dan dimensi Profil Pelajar Pancasila.

Kakawihan kaulinan barudak pada akhirnya dapat diposisikan tidak hanya sebagai media
hiburan, tetapi juga sebagai sarana edukasi karakter berbasis kearifan lokal. Kajian semiotika
Barthes dan Peirce yang dipadukan dengan nilai budaya Sunda memperlihatkan bahwa warisan
tradisional ini menyimpan potensi besar dalam penguatan pendidikan karakter di sekolah dasar,
sekaligus mendukung implementasi kurikulum nasional yang berorientasi pada Profil Pelajar
Pancasila.

34



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Folklor

Folklor merupakan bagian penting dari kebudayaan yang diwariskan secara lisan dari
generasi ke generasi. Menurut (Danandjaja, 2002) menjelaskan bahwa folklor mencakup tradisi,
cerita rakyat, permainan, hingga nyanyian yang hidup dalam masyarakat, dan berfungsi sebagai
cermin identitas kultural. Dalam konteks masyarakat Sunda, folklor tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai sarana pendidikan moral serta media transmisi nilai-nilai sosial. Fungsi
ganda ini menjadikan folklor sebagai sumber penting dalam penelitian pendidikan karakter berbasis
budaya lokal. Penekanan pada folklor memungkinkan pemahaman mendalam terhadap nilai yang
terkandung dalam praktik budaya tradisional.
Kawih Kaulinan Barudak

Kawih kaulinan barudak adalah bentuk nyanyian tradisional yang dinyanyikan anak-anak
saat bermain, berakar kuat dalam budaya Sunda. Menurut (Wedalan, 2010), kakawihan kaulinan
barudak bukan sekadar permainan, melainkan wadah internalisasi nilai moral, kerja sama, dan
kebersamaan. Setiap lirik dan gerakannya mengandung simbol budaya yang mencerminkan
pandangan hidup masyarakat Sunda. Dalam praktiknya, kawih kaulinan barudak mampu menjadi
media edukatif yang menyenangkan sekaligus efektif, karena menyatukan seni, permainan, dan
nilai luhur. Melalui tradisi ini, anak-anak belajar tentang disiplin, solidaritas, serta kecintaan
terhadap budaya daerah.
Teori Semiotika

Semiotika merupakan ilmu yang mempelajari tanda, cara kerja, dan makna yang terkandung
di dalamnya. Menurut (Barthes, 2007) membedakan tanda ke dalam makna denotatif, konotatif,
dan mitos, sehingga memungkinkan peneliti untuk menggali makna budaya yang tersirat dalam
teks atau simbol. (Peirce, 1991) melengkapi kajian semiotika dengan membagi tanda menjadi ikon,
indeks, dan simbol, yang sangat relevan untuk menganalisis lirik serta gerak dalam kawih kaulinan
barudak. Pemanfaatan teori semiotika dalam konteks ini memfasilitasi pengungkapan nilai-nilai
karakter yang terselip dalam praktik budaya. Pendekatan semiotika menjadi alat analisis yang
mampu menjelaskan hubungan antara teks, budaya, dan pembentukan identitas sosial.
Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter berperan sebagai fondasi penting dalam pembentukan generasi
berakhlak dan berintegritas. Menurut (Lickona, 1991) menegaskan bahwa pendidikan karakter
mencakup upaya sistematis dalam menginternalisasi nilai moral, etika, serta tanggung jawab sosial
pada diri peserta didik. Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter juga diarahkan untuk
memperkuat nilai kebangsaan, gotong royong, dan keimanan (Kemendikbud, 2017). Kawih
kaulinan barudak dapat menjadi media pendidikan karakter karena mengandung pesan moral yang
secara implisit tertanam dalam lirik dan geraknya. Keterkaitan antara tradisi budaya dan pendidikan
karakter memperlihatkan bahwa penguatan nilai tidak selalu harus melalui kurikulum formal,
melainkan juga melalui praktik budaya lokal.
Kearifan Lokal Budaya Sunda

Kearifan lokal merupakan pengetahuan, nilai, dan praktik budaya yang terbentuk dari
pengalaman masyarakat dalam mengelola kehidupannya. Menurut (Suryalaga, 2009) menyatakan
bahwa kearifan lokal Sunda dapat diringkas ke dalam konsep silih asah, silih asih, dan silih asuh,
yang mencerminkan harmoni dalam hubungan manusia dengan sesama, alam, dan Tuhan. Konsep
ini tertanam kuat dalam kawih kaulinan barudak, baik melalui lirik maupun gerakannya. Kearifan
lokal tersebut berfungsi sebagai media internalisasi nilai sosial yang mendukung terciptanya
karakter anak yang berbudaya. Dalam konteks pendidikan, pemanfaatan kearifan lokal juga
menjadi strategi pelestarian budaya yang sejalan dengan semangat pembangunan karakter bangsa.
Penguatan Profil Pelajar Pancasila

Profil Pelajar Pancasila merupakan kebijakan pendidikan nasional yang menekankan pada
pengembangan enam dimensi utama: beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berkebinekaan global, gotong royong, mandiri, bernalar kritis, dan kreatif (Kemendikbudristek,
2020). Dimensi tersebut berfungsi sebagai arah pembentukan peserta didik yang tidak hanya

35



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

unggul dalam aspek akademis, tetapi juga berkarakter sesuai dengan nilai Pancasila. Integrasi
kawih kaulinan barudak dengan Profil Pelajar Pancasila membuka peluang untuk mengembangkan
pendekatan pendidikan yang berbasis budaya lokal sekaligus sesuai dengan kebijakan nasional.
Proses ini memperlihatkan bagaimana tradisi lokal dapat dimanfaatkan sebagai instrumen untuk
mewujudkan generasi yang berkarakter, berbudaya, dan adaptif terhadap perubahan global.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
1. Analisis Kakawihan Oray-orayan

Permainan oray-orayan dikenal sebagai salah satu kakawihan kaulinan barudak yang hidup dalam
tradisi masyarakat Sunda. Anak-anak membentuk barisan panjang dengan cara berpegangan tangan,
kemudian bergerak meliuk mengikuti arahan dari anak yang berada di depan. Lagu pengiring dinyanyikan
secara bersama-sama, menghadirkan suasana gembira yang menambah semangat permainan. Aktivitas ini
tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media pembelajaran sosial. Gerakan tubuh yang
menyerupai ular menciptakan kesan imajinatif sekaligus melatih koordinasi motorik anak. Hubungan antar
pemain melalui saling berpegangan tangan memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas. Nilai
kebudayaan yang terinternalisasi dalam permainan ini muncul melalui simbol, indeks, dan ikon yang
melekat dalam setiap unsur gerak maupun lagu. Permainan ini memperlihatkan bahwa aktivitas bermain
dapat menjadi sarana pewarisan budaya.

L 2 I ' D

Gambar 1. Gerakan Permainan Oray-orayan

Analisis semiotika Peirce menunjukkan bahwa tanda dalam permainan oray-orayan bekerja dalam
tiga kategori. Sebagai ikon, gerakan berbaris dengan liukan menyerupai bentuk ular mencerminkan
kesamaan visual. Sebagai indeks, interaksi fisik antar pemain yang saling menggenggam menunjukkan
adanya Kketergantungan sosial. Sebagai simbol, barisan yang berurutan dengan pemimpin di depan
merepresentasikan struktur kepemimpinan dan tatanan sosial Sunda. Tanda-tanda ini bekerja secara
bersamaan, menciptakan makna yang kaya bagi anak-anak maupun penonton. Lagu pengiring menjadi
media simbolik yang mengandung pesan moral sederhana, disampaikan melalui bait singkat yang mudah
diingat. Elemen ini menunjukkan bahwa tanda dalam permainan anak tidak hanya mengandung aspek
fisik, tetapi juga aspek sosial-budaya. Kategori tanda ini memperlihatkan bahwa tradisi lokal dapat
mengajarkan nilai hidup melalui ekspresi sederhana.

Proses interpretasi tanda dalam oray-orayan membentuk pengalaman bermakna bagi anak-anak.
Tingkat rheme menghadirkan kesan awal berupa kegembiraan, keakraban, dan rasa senang yang muncul
saat bernyanyi serta bergerak bersama. Tingkat dicent memunculkan pemahaman bahwa permainan ini
merupakan aktivitas terstruktur dengan aturan dan peran tertentu. Dicent menegaskan bahwa permainan
ini tidak hanya spontanitas, tetapi juga hasil dari pengorganisasian budaya yang diwariskan. Tingkat
argument menunjukkan bahwa permainan berfungsi sebagai media edukatif, bukan sekadar hiburan.
Anak-anak belajar memahami pentingnya mengikuti aturan, menghargai kepemimpinan, dan menjaga
kekompakan. Interpretasi ini memperlihatkan adanya dimensi pedagogis yang terkandung dalam
permainan tradisional. Interaksi antara tanda, objek, dan interpretant memperkuat makna permainan
dalam konteks sosial. Permainan ini akhirnya menghadirkan pengalaman kognitif, afektif, sekaligus sosial.

Nilai budaya Sunda tercermin dalam setiap aspek permainan oray-orayan. Lirik lagu seperti “tong
ka sawah, paréna keur sedeung beukah” mengajarkan anak tentang kesadaran ekologis. Pesan ini
menekankan pentingnya menghargai lingkungan, terutama aktivitas pertanian sebagai sumber kehidupan

36



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

masyarakat. Lirik tersebut sekaligus melatih anak-anak untuk memahami kapan waktu yang tepat berada
di suatu tempat. Pesan larangan dalam lirik mengandung nilai etika sosial yang mengajarkan
penghormatan terhadap pekerjaan orang lain. Bentuk ajaran ini merepresentasikan silih asah, yaitu saling
mencerdaskan melalui pengalaman sehari-hari. Lirik lainnya seperti “tong ka leuwi, loba nu mandi”
mengandung nilai silih asih, berupa empati terhadap keberadaan orang lain di ruang publik. Pesan tersebut
melatih anak agar mampu menahan diri serta memahami hak orang lain. Permainan ini menjadi sarana
internalisasi nilai budaya Sunda melalui lirik sederhana.

Gerakan tubuh dalam permainan oray-orayan memiliki makna simbolik yang sarat nilai karakter.
Liukan barisan menyerupai ular mencerminkan kemampuan adaptasi dan fleksibilitas sosial. Anak-anak
belajar menyesuaikan diri dengan teman yang lain agar formasi tetap seragam. Kegiatan ini melatih
kesadaran motorik sekaligus menumbuhkan keterampilan sosial. Pegangan tangan antar pemain
menumbuhkan rasa kebersamaan, solidaritas, dan saling percaya. Ikatan tersebut juga mengajarkan
pentingnya kerja sama dalam mencapai tujuan bersama. Nilai silih asih tampak jelas dalam ikatan
kebersamaan yang dibangun selama permainan berlangsung. Gerakan sederhana dalam permainan
tradisional terbukti mampu menghadirkan pembelajaran sosial yang bermakna.

Kepemimpinan menjadi salah satu nilai utama yang hadir dalam oray-orayan. Posisi kepala ular
berfungsi sebagai pemimpin yang menentukan arah gerakan barisan. Anak yang berperan sebagai
pemimpin belajar tentang tanggung jawab, keputusan, dan keberanian dalam memimpin kelompok. Anak-
anak yang berada di barisan mengikuti pemimpin dengan penuh kepercayaan, menunjukkan sikap disiplin
dan ketaatan. Situasi ini mencerminkan nilai silih asuh, yaitu membimbing dan memberi teladan.
Pemimpin dalam barisan memiliki peran penting, karena keberhasilan permainan ditentukan oleh arahan
yang jelas. Anak-anak belajar memahami peran ganda, yaitu sebagai pemimpin maupun pengikut.
Pembelajaran sosial ini berlangsung dalam suasana yang menyenangkan tanpa adanya paksaan.
Permainan menjadi media internalisasi kepemimpinan dalam kehidupan sehari-hari.

Humor dalam lirik oray-orayan memberi warna tersendiri dalam permainan. Ungkapan seperti
“saha nu mandi? anu mandi pandeuri” menghadirkan nuansa ringan dan jenaka. Anak-anak tertawa
bersama, menciptakan kedekatan emosional yang memperkuat ikatan kelompok. Humor ini bukan
sekadar hiburan, tetapi sarana membangun kecerdasan logika dan kemampuan berpikir kritis. Lirik yang
sederhana melatih anak untuk memahami makna ganda dalam konteks sosial. Situasi ini juga memupuk
sikap menerima keberagaman ekspresi dalam kelompok bermain. Nilai silih asah muncul dari
keterampilan berpikir yang terasah melalui humor. Nilai silih asih hadir dalam bentuk rasa keakraban dan
kedekatan emosional yang tercipta. Tradisi lisan terbukti mampu menyampaikan pendidikan karakter
secara alami.

Permainan oray-orayan juga melatin anak-anak menghadapi situasi kompetitif. Pergantian arah
barisan atau momen Kketika seorang anak tertangkap melatih keberanian dalam mengambil keputusan.
Anak belajar menerima kemenangan dan kekalahan sebagai bagian dari pengalaman bermain. Teman
yang tertinggal dibimbing agar tetap dapat mengikuti permainan, mencerminkan nilai silih asuh. Proses ini
membangun solidaritas kelompok karena semua anak merasa memiliki tanggung jawab terhadap
keberhasilan bersama. Suasana riang yang tercipta memperkuat nilai silih asih karena kebersamaan
menjadi pusat interaksi. Anak-anak tidak hanya belajar melalui kata-kata, tetapi juga melalui pengalaman
nyata dalam aktivitas bermain. Nilai-nilai karakter hadir secara natural tanpa harus diajarkan secara
formal. Permainan tradisional akhirnya menjadi media efektif dalam pendidikan karakter berbasis budaya
lokal.

2. Analisis Kakawihan Ayang-ayang Gung

Permainan ayang-ayang gung merupakan ekspresi tradisional Sunda yang dikemas melalui
nyanyian dan gerakan anak-anak. Lirik yang diulang-ulang memudahkan ingatan dan partisipasi kolektif,
sementara gerakan memperlihatkan kebersamaan, solidaritas, dan koordinasi antar peserta. Denotasi lirik
seperti “gung goongna rame” dan “Menak Ki Mas Tanu” menampilkan kondisi nyata permainan, alat
musik tradisional, dan struktur sosial masa lalu. Konotasi lirik menyiratkan kritik sosial dan sindiran
terhadap ambisi kekuasaan, kolusi bangsawan dengan penguasa kolonial, serta ketimpangan sosial. Mitos
dalam kakawihan ini memuat konstruksi nilai sosial yang diwariskan secara budaya dan menginternalisasi
pemahaman tentang kepemimpinan, pengkhianatan, dan mobilitas sosial. Permainan menghadirkan

37



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

nuansa dramatik yang menghubungkan lirik dengan gerak tubuh, menciptakan pengalaman estetis dan
sosial bagi anak-anak. Interaksi tersebut membangun keterampilan koordinasi, empati, dan pemahaman
norma sosial. Kakawihan ini menunjukkan hubungan kompleks antara lirik, gerak, dan makna budaya
yang hidup dalam masyarakat Sunda.

Gambar 2. Gerakan memperé{gaan peran dalam permainan ayang-ayang gung

Gerakan permainan mengandung makna semiotik yang dapat dianalisis melalui Peirce.
Representamen berupa qualisign tampak dari irama lagu, ekspresi wajah, dan gerakan tangan yang
memunculkan pengalaman emosional dan estetis. Sinsign muncul dari aksi nyata anak-anak yang meniru
peran tokoh sosial seperti Ki Mas Tanu, tukang olo-olo, nu ompong, dan kumpeni, serta respons aktual
antar peserta. Legisign hadir dari struktur permainan yang diwariskan dan diulang secara Kolektif,
termasuk urutan peran, formasi barisan, dan pola gerakan ritmis. Objek yang direpresentasikan mencakup
nilai sosial, struktur kekuasaan, dan peran historis masyarakat Sunda, baik dalam aspek dramatik maupun
simbolik. Ikon terlihat dari kemiripan gerak dan posisi anak dengan objek sosial yang direpresentasikan,
sementara indeks menunjukkan hubungan sebab-akibat antara aksi satu anak dan respons anak lain.
Simbol muncul melalui lirik, peran, dan posisi tokoh yang bermakna secara konvensional dalam budaya
lokal. Semua elemen semiotik ini menciptakan kerangka interpretasi yang mendalam bagi anak dan
pengamat.

Makna denotasi lirik memperlihatkan aktivitas nyata, interaksi fisik, dan struktur sosial yang
tampak jelas tanpa kiasan. Contohnya, “ngadu pipi jeung nu ompong” merepresentasikan kontak fisik
secara literal, sedangkan “jalan ka Batawi ngemplong” menandakan perjalanan tanpa hambatan. Lirik
seperti “tukang olo-olo” atau “ruket jeung kumpeni” menampilkan fakta sosial tentang karakter tertentu
atau kedekatan dengan kekuasaan kolonial. Denotasi ini membantu anak memahami konteks nyata
permainan dan nilai sosial yang terlibat. Lirik-lirik tersebut menjadi media pembelajaran tentang peran
sosial, norma, dan struktur hierarki masyarakat. Gerakan mendukung pemahaman denotatif melalui
demonstrasi fisik dan dramatik. Interaksi anak-anak membentuk pengalaman Kolektif yang nyata.
Denotasi menjadi fondasi awal sebelum makna simbolik dan nilai karakter ditransmisikan.

Makna konotasi lirik menyoroti kritik sosial, ambisi, dan kolusi yang tersembunyi di balik narasi
permainan. “Ayang-ayang gung” selain menunjukkan pelukan, menandakan kolusi politik antar elite
masa kolonial. “Ménak Ki Mas Tanu” menyimbolkan dominasi golongan ningrat, sedangkan “nu jadi
wadana” menekankan peran pejabat lokal sebagai agen kolonial. Lirik “loba anu giruk” dan “tukang olo-
olo” menggambarkan penolakan masyarakat dan manipulasi kekuasaan. Interaksi dramatik anak
menghidupkan konotasi tersebut, memperlihatkan ketimpangan sosial, ambisi politik, dan hubungan
kuasa. Konotasi membentuk pemahaman kritis terhadap struktur sosial, bukan sekadar hiburan. Anak
belajar membedakan perilaku adil dan manipulatif melalui pengalaman simbolik. Konotasi menjadi
lapisan makna yang memperkaya pembelajaran moral dan sosial.

Mitos dalam kakawihan berfungsi sebagai konstruksi nilai budaya yang diwariskan. Simbol, lirik,
dan gerak menciptakan narasi kolektif tentang kekuasaan, perlawanan, dan mobilitas sosial. Mitos juga
menanamkan pemahaman normatif mengenai kepemimpinan, solidaritas, dan etika masyarakat. Gerakan
anak yang meniru peran tokoh sosial merepresentasikan struktur hierarki dan interaksi politik yang
kompleks. Setiap adegan membangun pemahaman tentang hubungan pusat kuasa dan yang dikuasai.
Simbol ini menjadi medium edukatif yang menginternalisasi nilai-nilai sosial sejak usia dini. Mitos dalam
permainan membantu peserta memproses realitas sosial melalui narasi dramatis. Pengalaman bermain
menjadi sarana belajar etika dan relasi sosial.

38



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Interpretant dalam semiotika Peirce muncul melalui tiga tingkat: rheme, dicent, dan argument.
Rheme terlihat dari kesan spontan, kegembiraan, dan keterlibatan emosional anak. Dicent muncul saat
anak dan pengamat menyadari struktur permainan, peran tokoh, dan aturan yang sistematis. Argument
terbentuk ketika anak memahami pesan sosial, nilai etis, dan hubungan kekuasaan yang tersirat.
Interpretasi ini menumbuhkan kemampuan refleksi, pemahaman karakter sosial, dan kesadaran akan
norma budaya. Gerakan, lirik, dan interaksi membentuk pembelajaran konseptual tentang relasi kuasa,
kepemimpinan, dan keadilan. Anak belajar menerapkan prinsip-prinsip sosial dalam konteks permainan.
Interpretant menjadi hasil akhir pemaknaan yang menghubungkan pengalaman emosional dan simbolik.

Nilai karakter kearifan lokal silih asah, silih asih, dan silih asuh terlihat jelas dalam lirik dan gerak
permainan. Silih asah tercermin dari pembelajaran kolektif, koordinasi ritme, dan pengembangan
kreativitas. Silih asih muncul melalui kedekatan fisik, empati, dan interaksi sosial yang hangat antar anak.
Silih asuh diwujudkan ketika anak memimpin atau menolong teman, membimbing kolega agar partisipasi
tetap harmonis. Lirik seperti “tukang olo-olo” atau “ngadu pipi jeung nu ompong” menjadi sarana
pengenalan nilai moral, kritik sosial, dan etika kolektif. Gerakan berbaris, berputar, dan meniru tokoh
sosial memperkuat internalisasi karakter. Interaksi dramatis juga mengajarkan solidaritas, toleransi, dan
empati. Anak-anak mempraktikkan nilai karakter dalam konteks permainan yang menyenangkan dan
edukatif.

Permainan ayang-ayang gung menyajikan pengalaman edukatif yang menggabungkan lirik, gerak,
simbol, dan nilai karakter secara utuh. Anak-anak belajar memahami struktur sosial, hierarki, dan relasi
kekuasaan melalui dramatik, interaksi, dan musik. Pola permainan yang diwariskan secara turun-temurun
mengajarkan kepemimpinan, kerja sama, dan tanggung jawab. Ikon, indeks, dan simbol memfasilitasi
pemahaman nyata tentang hubungan sosial. Konotasi dan mitos memperkaya pemaknaan dan
menginternalisasi nilai moral. Interpretant memungkinkan refleksi konseptual terhadap makna budaya.
Silih asah, silih asih, dan silih asuh menjadi fondasi penguatan karakter. Permainan ini menegaskan bahwa
warisan tradisional dapat menjadi media pendidikan karakter dan sosial yang menyeluruh.

3. Analisis Kakawihan Tokecang

Kakawihan Tokecang merupakan salah satu ekspresi budaya tradisional Sunda yang dikemas
dalam permainan anak-anak, dikenal dengan istilah kaulinan barudak. Lagu ini memiliki struktur ritmis
sederhana dan lirik yang diulang-ulang sehingga mudah diingat dan dinyanyikan bersama, menciptakan
suasana harmonis antar pemain. Dalam dokumentasi permainan, lima anak membentuk formasi berbaris
atau melingkar sambil menyanyikan lirik secara serempak, menunjukkan kekompakan dan kebersamaan.
Gerakan dan vokal yang terkoordinasi tidak hanya memfasilitasi hiburan, tetapi juga menjadi sarana
pembelajaran sosial dan motorik bagi anak-anak. Lirik awal “tokecang, tokecang” dan “balagendir tos
blong” secara literal menggambarkan tokek dan kondisi panci yang kosong, sekaligus menjadi penanda
ritme permainan. Kata-kata seperti “sapariuk kosong” dan “sapependil kosong” menekankan
kekosongan pangan, mengajarkan anak untuk memahami keterbatasan dan empati sejak dini. Versi
kontemporer menambahkan lirik seperti “aya listrik di masigit” dan “geulisna kabina-bina”,
menunjukkan adaptasi terhadap modernitas dan nilai estetika dalam masyarakat. Melalui kombinasi lirik
dan gerakan, permainan ini menjadi media pengembangan karakter, kesadaran sosial, dan pemahaman
budaya lokal yang menyeluruh.

Makna lirik Tokecang dapat dianalisis melalui lapisan denotasi, konotasi, dan mitos menurut
Barthes, sehingga anak-anak tidak hanya menerima hiburan, tetapi juga pelajaran sosial yang tersirat. Lirik
denotatif menggambarkan situasi sehari-hari masyarakat Sunda, termasuk jenis makanan dan kondisi
material yang sederhana. Lirik konotatif menampilkan kritik sosial halus, seperti keterbatasan pangan,
ketimpangan ekonomi, dan transformasi nilai akibat modernitas. Misalnya, “tokecang” sebagai gabungan
kata tokek dan kacang melambangkan status sosial kelas bawah yang mengandalkan sumber daya
minimal. Penambahan lirik kontemporer seperti “aya listrik di masigit” memberi gambaran modernitas
yang masuk ke ruang spiritual. Lirik “aya istri jangkung alit, geulisna kabina-bina” menyiratkan standar
estetika terhadap perempuan dalam masyarakat modern. Secara mitos, lagu ini membentuk ideologi
bahwa kemiskinan dan keterbatasan merupakan bagian kehidupan yang diterima, sekaligus menekankan
pentingnya solidaritas dan harmoni sosial. Anak-anak melalui permainan menyerap nilai-nilai ini secara
alami, membangun pemahaman sosial yang tersusun tanpa paksaan.

39



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Gerakan permainan Tokecang menjadi medium semiotik yang mengekspresikan nilai budaya
Sunda melalui tubuh dan interaksi. Formasi horizontal lima anak berdiri sejajar sambil menyanyi dan
melakukan tepuk tangan ritmis mencerminkan kesetaraan dan koordinasi sosial yang harmonis. Transisi
ke formasi tiga anak duduk dengan kepala bergerak naik-turun, sementara dua anak mengelilingi mereka,
menandakan dinamika peran aktif—pasif dalam ruang sosial. Qualisign dalam permainan muncul sebagai
pengalaman afektif dan emosional, ketika anak-anak merasakan kegembiraan, kelegaan, dan keterbukaan
melalui interaksi kolektif. Sinsign terlihat pada peristiwa aktual, seperti tepukan tangan ritmis dan gerakan
tubuh yang terjadi dalam waktu dan ruang tertentu. Legisign muncul sebagai pola permainan yang
diwariskan secara sosial, berupa lirik, formasi, dan gerakan yang diterima secara kolektif. Anak-anak
meniru pola ini, memahami struktur permainan, dan menanamkan nilai disiplin serta tanggung jawab
terhadap aturan sosial. Dengan demikian, gerakan permainan sekaligus menjadi medium belajar sosial,
motorik, dan estetis yang mendalam.

Objek permainan Tokecang merepresentasikan kondisi sosial, budaya, dan moral melalui ikon,
indeks, dan simbol yang hidup dalam interaksi anak-anak. Ikon muncul melalui formasi barisan
horizontal, melambangkan kesetaraan, kebersamaan, dan harmoni sosial. Formasi tiga anak duduk dengan
kepala naik-turun dan dua anak mengelilingi menampilkan ikon relasi kuasa, keterbatasan, dan pengaturan
peran. Indeks tercermin dari keterkaitan gerak tubuh dan posisi anak terhadap lingkungan sosialnya,
menandakan siapa yang aktif dan pasif dalam permainan secara langsung. Simbol muncul melalui lirik,
formasi, dan gerakan yang merepresentasikan kondisi sosial-ekonomi masyarakat, modernitas, dan standar
estetika kontemporer. Anak-anak belajar menafsirkan tanda-tanda ini secara kolektif, memahami makna
simbolik, dan menginternalisasi nilai sosial. Permainan tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga sarana
pemahaman realitas sosial dan budaya secara praktis. Semua aspek ini menunjukkan bagaimana
permainan Tokecang menjadi medium pendidikan nilai, sosial, dan budaya yang terstruktur.

Interpretant dalam Tokecang membentuk proses dinamis pemaknaan yang terus berkembang
melalui rheme, dicent, dan argument. Rheme terlihat dari kesan spontan anak-anak, seperti kegembiraan
dan antusiasme saat menyanyi atau bergerak. Dicent muncul ketika anak memahami relasi antara tanda
dan realitas sosial, misalnya keterbatasan pangan atau pola dominasi peran dalam formasi tubuh.
Argument muncul sebagai interpretasi konseptual, di mana permainan dimaknai sebagai representasi
sistem sosial, nilai kolektivitas, dan struktur budaya. Anak-anak memproses informasi ini secara bertahap,
mulai dari kesan awal hingga pemahaman konseptual. Hal ini memperlihatkan bagaimana permainan
berfungsi sebagai medium internalisasi budaya, moral, dan sosial. Kombinasi antara lirik, gerakan, dan
interpretasi semiotik menjadikan Tokecang sebagai pengalaman belajar yang menyeluruh. Proses
interpretant ini membantu anak-anak memahami simbol kehidupan sehari-hari dalam konteks tradisi dan
modernitas secara bersamaan.

Nilai kearifan lokal silih asah, silih asih, dan silih asuh terinternalisasi secara alami dalam
permainan Tokecang. Silih asah muncul ketika anak-anak belajar mengenali simbol kehidupan sederhana
dan pemahaman terhadap kondisi sosial melalui lirik. Silih asih tercermin melalui empati terhadap
keterbatasan teman, berbagi pengalaman, dan menumbuhkan rasa solidaritas. Silih asuh diterapkan
melalui arahan atau pembimbingan orang dewasa, mengajarkan anak untuk mengikuti aturan permainan,
menghargai teman, dan menyadari nilai-nilai moral yang terkandung dalam lirik. Gerakan melingkar dan
tepuk tangan ritmis melatih koordinasi sosial, disiplin, dan keceriaan bersama. Lirik tentang keterbatasan
pangan dan kekosongan periuk mengajarkan anak untuk memahami kesederhanaan, ketertiban, dan
tanggung jawab sosial. Penambahan lirik kontemporer memperkenalkan konsep modernitas, kemajuan
teknologi, serta konstruksi sosial terhadap perempuan. Anak-anak melalui pengalaman ini belajar
menafsirkan nilai tradisional dan kontemporer secara bersamaan, menghubungkan budaya, moral, dan
kognisi sosial.

Lirik dan gerakan kontemporer Tokecang membuka ruang diskusi kritis bagi anak-anak. Lirik “aya
listrik di masigit, caangna kamana-mana” memperkenalkan modernitas dalam konteks spiritual,
mengajarkan anak untuk menghargai kemajuan teknologi dan memahami perubahan sosial. Lirik tentang
perempuan, “aya istri jangkung alit, geulisna kabina-bina”’, memberikan konteks estetika dan konstruksi
sosial yang memunculkan refleksi kritis. Formasi gerak dan ekspresi wajah anak-anak mendukung
pemahaman ini secara kinestetik dan emosional. Gerakan horizontal dan melingkar menunjukkan interaksi

40



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

kolektif yang membangun empati, toleransi, dan solidaritas. Setiap anak mengalami peran aktif dan pasif,
belajar menghargai kontribusi individu dalam kelompok. Interaksi ini mengajarkan nilai kesetaraan, kerja
sama, dan kepedulian terhadap teman. Lirik dan gerakan bersinergi membentuk medium pendidikan sosial
yang menyenangkan, intuitif, dan reflektif, melampaui sekadar hiburan.

Permainan Tokecang menghadirkan pengalaman kultural yang utuh melalui kombinasi lirik,
gerakan, dan interaksi antar anak. Qualisign muncul dari kualitas pengalaman afektif yang dirasakan anak-
anak, termasuk kegembiraan saat menyanyi, keriangan saat menepuk tangan, dan sensasi harmonis ketika
bergerak secara serempak. Sinsign terlihat dalam kejadian aktual seperti barisan horizontal atau formasi
tiga anak duduk dengan dua anak berjalan mengelilingi, menandakan peran aktif dan pasif yang berbeda.
Legisign hadir sebagai pola yang diwariskan secara kolektif melalui kebiasaan bermain, lirik lagu, dan
formasi gerakan yang konsisten. Anak-anak mengikuti aturan permainan yang telah ditanamkan oleh
budaya tanpa harus menciptakan pola sendiri, sehingga proses belajar terjadi secara alami. Melalui ketiga
aspek ini, permainan membentuk pengalaman belajar yang menyeluruh, mencakup afeksi, kognisi, dan
sosial. Anak-anak merasakan kesatuan, koordinasi, dan kesenangan melalui kegiatan ini. Hal ini
menegaskan bahwa permainan bukan sekadar hiburan, tetapi sarana internalisasi budaya Sunda yang
mendalam.

Objek dari permainan Tokecang merepresentasikan realitas sosial dan budaya melalui ikon, indeks,
dan simbol yang hadir dalam lirik dan gerakan. Ikon menampilkan kesetaraan dan harmoni sosial melalui
formasi barisan horizontal dan gerakan ritmis, sedangkan formasi tiga anak duduk dengan dua anak
berjalan mengelilingi menunjukkan relasi kuasa dan keterbatasan pilihan. Indeks tercermin dari hubungan
kausal antara posisi tubuh dan interaksi sosial, menandakan siapa yang aktif dan siapa yang pasif secara
langsung. Simbol muncul dari lirik yang menyiratkan kondisi sosial-ekonomi, modernitas, dan standar
estetika kontemporer. Anak-anak belajar menafsirkan tanda-tanda ini, menginternalisasi nilai sosial, dan
membentuk pemahaman Kkolektif. Permainan ini menjadi sarana pendidikan tidak langsung, mengajarkan
moral, empati, dan kesadaran sosial. Setiap gerakan, ekspresi wajah, dan pola ritme menjadi medium
komunikasi budaya yang hidup.

Interpretant dalam semiotika Peirce menegaskan proses penafsiran yang dinamis terhadap lirik dan
gerakan. Rheme muncul sebagai kesan awal yang emosional dan spontan, misalnya kegembiraan saat
anak-anak bernyanyi atau menepuk tangan. Dicent menjadi interpretasi faktual ketika anak memahami
relasi tanda dengan realitas sosial, seperti keterbatasan pangan atau struktur dominasi peran dalam
permainan. Argument muncul sebagai interpretasi konseptual yang menunjukkan sistem sosial, nilai
kolektivitas, dan transformasi budaya yang tertanam melalui permainan. Anak-anak memproses makna ini
secara bertahap, dari pengalaman emosional hingga pemahaman konseptual yang lebih kompleks. Proses
interpretasi ini memungkinkan anak membangun kesadaran sosial dan moral secara reflektif. Melalui
interpretant, Tokecang menjadi media pendidikan simbolik, sosial, dan kultural yang menyeluruh. Anak-
anak belajar tidak hanya secara fisik, tetapi juga secara kognitif dan afektif.

Nilai silih asah tercermin ketika anak-anak mengenali simbol kehidupan sederhana melalui lirik,
seperti “tokecang, tokecang” dan “balagendir tos blong”. Anak belajar menganalisis makna keterbatasan
pangan, kesederhanaan hidup, dan pengalaman kolektif yang diwariskan dari generasi ke generasi. Silih
asih muncul melalui empati terhadap kondisi teman yang mengalami keterbatasan, serta melalui
kebersamaan dan interaksi ritmis dalam permainan. Silih asuh terinternalisasi melalui arahan orang
dewasa dan pembiasaan mengikuti aturan permainan, mengajarkan tanggung jawab dan kesadaran moral.
Gerakan melingkar dan tepuk tangan ritmis memperkuat koordinasi sosial, kebersamaan, dan disiplin
kolektif. Anak-anak belajar menyatukan aspek vokal dan kinestetik dengan nilai sosial dan moral yang
disimbolkan dalam permainan. Nilai-nilai ini membentuk karakter yang empatik, kritis, dan kolaboratif.
Proses ini memperlihatkan bagaimana kearifan lokal dapat terinternalisasi melalui media permainan
tradisional.

Formasi gerak dalam Tokecang juga menegaskan pembelajaran nilai sosial melalui ikon, indeks,
dan simbol. Formasi horizontal lima anak berdiri sejajar menandakan kesetaraan, harmoni, dan koordinasi
dalam interaksi sosial. Formasi tiga anak duduk dengan kepala bergerak naik-turun dan dua anak berjalan
mengelilingi menampilkan relasi kuasa, ketertiban, dan kontrol dalam ruang sosial. Gerakan ini menjadi
ikon yang menvisualisasikan dinamika sosial secara nyata. Indeks muncul dari interaksi ruang dan peran,

41



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

menandakan posisi aktif dan pasif yang dialami setiap anak. Simbol muncul dari lirik yang mengandung
makna sosial-ekonomi, modernitas, dan estetika, yang diinternalisasi anak melalui pengalaman bermain.
Anak-anak belajar menghargai peran individu, membangun empati, dan memahami struktur sosial melalui
gerakan kolektif. Dengan kombinasi ini, permainan Tokecang berfungsi sebagai wahana pendidikan sosial
dan kultural yang komprehensif.

Lirik kontemporer memperkenalkan nuansa modernitas dan isu estetika dalam konteks budaya
Sunda. Lirik “aya listrik di masigit, caangna kamana-mana” menunjukkan transformasi ruang spiritual
yang dipengaruhi kemajuan teknologi. Anak-anak belajar menghargai kemajuan sambil menyadari nilai
tradisional yang tetap relevan. Lirik “aya istri jangkung alit, geulisna kabina-bina” memperlihatkan
konstruksi sosial terhadap perempuan, membuka ruang diskusi kritis tentang standar kecantikan. Gerakan
dan ekspresi wajah mendukung pemahaman ini secara kinestetik dan afektif. Anak-anak belajar
menafsirkan tanda visual, kinestetik, dan lirik secara bersamaan. Pola gerak dan formasi yang konsisten
memperkuat pemahaman nilai sosial, solidaritas, dan empati. Semua ini menjadikan Tokecang sebagai
media pembelajaran tradisi dan modernitas yang menyenangkan.

Peran semiotik Peirce dalam permainan Tokecang memungkinkan anak-anak membangun
keterampilan berpikir kritis dan kesadaran sosial secara bersamaan. Qualisign menghadirkan pengalaman
afektif dan emosional, sedangkan sinsign memberikan realitas aktual dari gerakan dan formasi. Legisign
menekankan aturan kolektif yang diwariskan secara budaya, membentuk kerangka normatif dalam
permainan. lkon, indeks, dan simbol membantu anak memahami relasi sosial, keterbatasan, dan nilai
moral secara konkret. Rheme, dicent, dan argument memungkinkan anak menafsirkan makna dari kesan
awal hingga konseptual. Anak-anak belajar menghubungkan pengalaman sensorik, sosial, dan simbolik
secara integratif. Proses ini menciptakan pengalaman budaya yang mendalam, menyenangkan, dan
reflektif. Melalui semiotika, Tokecang menjadi media pembelajaran sosial, moral, dan estetika yang
kompleks.

Penerapan nilai silih asah, silih asih, dan silih asuh dalam Tokecang membentuk karakter sosial
dan emosional anak secara terpadu. Silih asah terlihat ketika anak menafsirkan simbol kehidupan
sederhana, memahami kondisi sosial, dan berpikir kritis. Silih asih muncul melalui empati terhadap teman
dan rasa kebersamaan yang tumbuh dari interaksi ritmis dan formasi. Silih asuh terinternalisasi melalui
arahan orang dewasa dan pemahaman terhadap aturan serta makna lirik. Anak-anak belajar
mengkombinasikan pengalaman motorik, vokal, dan kognitif untuk memahami nilai sosial dan moral.
Gerakan, ekspresi wajah, dan lirik membentuk pengalaman belajar yang menyenangkan sekaligus
reflektif. Anak-anak menginternalisasi norma budaya, nilai moral, dan kearifan lokal melalui praktik
bermain. Permainan ini menjadi medium pendidikan yang holistik, mengintegrasikan budaya, karakter,
dan pengalaman sosial dalam satu kegiatan.

4. Analisis Kakawihan paciwit-ciwit lutung

Kakawihan paciwit-ciwit lutung adalah ekspresi tradisional Sunda yang dikemas dalam permainan
anak-anak (kaulinan barudak), menggabungkan aspek vokal dan kinestetik. Lagu ini memiliki struktur
ritmis sederhana dengan lirik berulang, sehingga mudah diingat dan dinyanyikan bersama. Permainan
dilakukan berkelompok, melibatkan gerakan mencubit ringan, menepuk tangan, dan berpindah posisi
sesuai ritme lagu. Aktivitas ini tidak hanya menciptakan kesenangan, tetapi juga melatih koordinasi
motorik halus, keseimbangan, serta kemampuan mengikuti ritme. Selain aspek fisik, permainan
menanamkan nilai sosial melalui pergantian peran, kerja sama, dan penguatan kepercayaan antar anak.
Kata khas dalam lirik seperti “lutung” dan “ciwit” menghubungkan anak-anak dengan alam dan
kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, permainan ini berfungsi sebagai media hiburan sekaligus
pendidikan karakter berbasis lokal. Interaksi yang tercipta membantu anak belajar empati, kendali emosi,
dan pengelolaan konflik kecil dalam konteks sosial.

42



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Gambaf é.SaIéﬁ éatu Gerakan Paciwit-ciwit Lutung

Dari sisi makna lirik, analisis semiotik Barthes menunjukkan tiga lapisan: denotasi, konotasi, dan
mitos. Secara denotatif, lirik menggambarkan aktivitas nyata seperti mencubit, bergerak ke atas, dan
berpindah ke ujung formasi. Baris “paciwit-ciwit lutung” menampilkan aksi lembut dan simbolik,
sementara “si lutung pindah ka luhur” dan “si lutung pindah ka tungtung” menggambarkan perpindahan
posisi secara fisik. Pengulangan lirik memperkuat ritme, pola interaktif, dan fokus pada karakter lutung.
Konotasi lirik menekankan dinamika sosial yang hangat, mobilitas sosial dan spiritual, serta pentingnya
giliran. Cubitan menjadi simbol interaksi yang spontan, lucu, dan akrab, sementara perpindahan ke atas
melambangkan pertumbuhan diri secara sosial maupun spiritual. Mitos dalam lagu ini mengajarkan nilai
sosial melalui simbol hewan lutung, menekankan harmoni, kontinuitas, dan kesadaran giliran dalam
interaksi Kolektif.

Dalam perspektif semiotika Peirce, representamen dibagi menjadi qualisign, sinsign, dan legisign.
Qualisign muncul sebagai kualitas pengalaman emosional, seperti tawa, rasa penasaran, dan antisipasi,
yang muncul bersamaan dengan ritme lagu dan gerakan tubuh. Sinsign hadir pada momen konkret
permainan, misalnya saat hompimpa menentukan “penjaga bawah” atau aksi dramatik “pak gubrak, pak
gubrak”. Legisign meliputi pola lirik, aturan permainan, dan norma tak tertulis yang diwariskan lintas
generasi, membentuk kerangka sosial yang dipahami anak-anak melalui pengalaman kolektif. Ketiga jenis
representamen ini menciptakan pengalaman belajar yang kaya, menyentuh fisik, emosi, dan norma sosial.

Objek permainan mencakup pengalaman fisik anak-anak, interaksi sosial, dan nilai budaya yang
dimediasi melalui permainan. Ikon terlihat dari peniruan situasi sosial nyata melalui gerakan dan ekspresi,
seperti cubitan ringan yang meniru kKeusilan anak-anak sehari-hari. Indeks muncul dari hubungan kausal
antara tindakan dan akibat, misalnya posisi tangan terendah setelah hompimpa menandai giliran mencubit.
Simbol hadir melalui lirik, pola peran, dan gerakan kolektif, dimaknai secara konvensional, misalnya
bagian “pak gubrak” sebagai tanda klimaks permainan. Hubungan ini memungkinkan anak-anak
memahami nilai sosial secara langsung, emosional, dan normatif. Objek dalam permainan ini menjadi
fondasi bagi pembelajaran nilai karakter seperti keadilan, kesabaran, dan solidaritas.

Interpretant dalam semiotika Peirce muncul pada tiga tingkatan: rheme, dicent, dan argument.
Rheme adalah respons emosional awal, muncul spontan ketika anak-anak mulai bermain, misalnya tawa,
ketegangan saat hompimpa, atau antisipasi saat klimaks lagu. Dicent menunjukkan pemahaman faktual
permainan, seperti urutan peran, aksi mencubit, dan respons terhadap ritme lagu. Argument merupakan
interpretasi konseptual, di mana anak-anak memahami permainan sebagai medium pembelajaran sosial
dan budaya, memaknai aturan kolektif, interaksi sosial, dan konsekuensi tindakan. Tingkatan interpretant
ini memperlihatkan proses internalisasi makna yang kompleks, dari respons emosional spontan hingga
refleksi nilai moral dan budaya.

Nilai karakter kearifan lokal silih asah, silih asih, dan silih asuh hadir secara nyata dalam lirik dan
gerakan permainan. Silih asah tercermin dari kemampuan anak memahami aturan, mengikuti ritme, dan
memperhatikan posisi teman. Silih asih terlinat dari cubitan ringan, ekspresi wajah, dan interaksi
nonverbal yang menumbuhkan empati dan kepekaan sosial. Silih asuh muncul dalam penerimaan giliran,
bimbingan kolektif, serta sikap mendukung teman saat menentukan “penjaga bawah”. Lirik dan gerakan
permainan secara bersama menginternalisasi nilai keadilan, kesabaran, koordinasi, dan tanggung jawab
sosial.

Gerakan fisik mendukung internalisasi nilai karakter secara konkret. Cubitan simbolik menekankan
kedekatan dan komunikasi non-verbal. Perpindahan tangan ke atas melatih koordinasi spasial dan

43



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

stimulasi kognitif, sementara perpindahan tangan ke ujung menekankan kesadaran peran dan fleksibilitas
sosial. Hompimpa menegaskan prinsip keadilan, penerimaan peran, dan sportivitas. Pengulangan gerakan
dan lirik memperkuat memori sosial, konsistensi, dan relasi egaliter antar pemain. Setiap siklus permainan
menjadi sarana untuk memupuk empati, pengendalian emosi, dan kesadaran kolektif, menjadikan
permainan sekaligus wahana pendidikan karakter yang menyenangkan.

Aspek auditori dan ritmis turut memperkuat nilai sosial dan emosional. Ritme lagu, intonasi, dan
perubahan nada membimbing anak menyesuaikan gerakan dan meningkatkan fokus. Suara tawa, sorak,
dan respons spontan memberi feedback emosional yang memperkuat interaksi sosial positif. Kualitas suara
dan tempo menciptakan suasana inklusif, di mana anak-anak belajar mendengarkan, menyesuaikan ritme,
dan memahami pola interaksi kolektif. Dengan integrasi vokal, gerak, dan interaksi, paciwit-ciwit lutung
berperan sebagai media holistik untuk menanamkan nilai karakter dan kecerdasan sosial secara
menyenangkan, kreatif, dan kontekstual dalam budaya Sunda.

4. Analisis Kakawihan Pérépét Jengkol

Kakawihan Pérépét Jengkol merupakan salah satu bentuk ekspresi tradisional Sunda yang dikemas
dalam permainan anak-anak atau kaulinan barudak. Lagu ini memiliki struktur ritmis sederhana dengan
lirik yang diulang-ulang sehingga mudah diingat dan dinyanyikan bersama. Dalam praktik permainan,
anak-anak berdiri berjejer, saling mengaitkan kaki atau tangan, dan bergerak ke kiri dan kanan mengikuti
irama lagu. Aktivitas ini menuntut kekompakan, keseimbangan, dan koordinasi antar pemain agar tidak
terlepas atau terjatuh. Selain sebagai hiburan, permainan ini juga mengandung nilai edukatif, seperti kerja
sama dan saling mendukung. Lirik lagu seperti “pérépét jengkol,” “‘jajahéan,” “kadempét kohkol,” dan
“jéjérétéan” menggambarkan gerakan fisik sekaligus menyiratkan nilai sosial. Kata “pérépét jengkol”
menandakan keterikatan atau kedekatan kelompok secara simbolik. “Jajahéan” menekankan
kegembiraan, “kadempét kohkol” menunjukkan tantangan dalam permainan, dan ‘jéjérétéan”
melambangkan gerakan energik anak-anak.

——r

Gambar 4. Permainan Pérépét Jengkol

Secara denotatif, lirik Pérépét Jengkol menggambarkan aktivitas fisik anak-anak dalam permainan
tradisional Sunda. “Pérépét jengkol” menunjukkan keadaan anak-anak yang berdempetan, saling
menggenggam atau mengaitkan kaki, sehingga membentuk formasi kompak. “Jajahéan” mencerminkan
aktivitas bermain ringan dan bersenda gurau yang nyata. “Kadempét kohkol” menggambarkan kondisi
terjepit secara literal saat interaksi fisik terlalu rapat. “Jéjérétéan” menandakan gerakan meloncat-loncat
yang energik mengikuti ritme lagu. Semua makna denotatif ini bersifat konkret dan mudah diamati dalam
dokumentasi permainan. Nilai-nilai kebersamaan dan koordinasi muncul secara langsung dari aktivitas
fisik tersebut. Anak-anak mendapatkan pengalaman nyata tentang interaksi sosial dan keterampilan
motorik sambil menikmati permainan.

Makna konotatif dari lirik menekankan nilai sosial dan budaya yang lebih dalam. Kata “pérépét
jengkol” merepresentasikan solidaritas dan kekompakan dalam kelompok. “Jajahéan” melambangkan
kebebasan berekspresi, kreativitas, dan ruang untuk membangun empati sosial. “Kadempét kohkol”
menandakan kemampuan menghadapi tekanan atau konflik dalam kelompok secara kolektif. “Jéjérétéan”
menekankan semangat hidup, vitalitas, dan kemampuan beradaptasi. Semua lapisan makna ini menjadikan
permainan sebagai media edukatif. Anak-anak belajar nilai karakter melalui interaksi yang
menyenangkan. Kakawihan ini menyiratkan norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun melalui
permainan.

44



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Dalam perspektif mitos, setiap lirik memuat nilai normatif yang dianggap alami dalam masyarakat
Sunda. “Pérépét jengkol” menekankan hidup berdampingan secara kompak. “Jajahéan” menghadirkan
mitos masa kecil yang ideal, penuh canda dan bebas dari tekanan. “Kadempét kohkol” melambangkan
ketahanan dalam menghadapi kesulitan. “Jéjérétéan” mengandung pesan pentingnya kebahagiaan kolektif
dan vitalitas sosial. Permainan ini dimitoskan sebagai media internalisasi nilai budaya. Anak-anak belajar
gotong royong, solidaritas, dan adaptabilitas sejak dini. Aktivitas fisik, lirik, dan interaksi sosial menjadi
bagian dari proses pembentukan karakter yang dianggap alamiah dalam tradisi Sunda.

Analisis gerakan menggunakan semiotika Peirce menekankan tiga elemen utama: representamen,
objek, dan interpretant. Representamen terdiri dari qualisign, sinsign, dan legisign. Qualisign terlihat pada
kualitas suara nyanyian ritmis dan ceria yang menciptakan atmosfer emosional. Sinsign muncul dalam
gerakan fisik, ikatan kaki, formasi permainan, dan nyanyian yang mengiringi permainan. Legisign terlihat
pada aturan, pola gerak, dan fungsi sosial budaya yang dilembagakan. Semua representamen ini
menekankan koordinasi, kerja sama, dan nilai sosial anak-anak dalam permainan. Aktivitas ini
membentuk pemahaman nonverbal tentang pentingnya solidaritas dan keterikatan.

Objek permainan meliputi realitas fisik dan sosial yang diamati selama bermain. Gerakan anak-
anak yang saling terikat kaki, formasi permainan, dan lagu pengiring merepresentasikan koordinasi nyata.
Hubungan ikon terlihat pada kemiripan gerakan dengan konsep keterikatan sosial. Indeks muncul dari
hubungan sebab-akibat antara gerakan dan hasil permainan, seperti keseimbangan yang terganggu ketika
salah satu pemain terjatuh. Simbol muncul melalui konvensi budaya, misalnya ikatan kaki yang
merepresentasikan gotong royong. Interpretant muncul dalam tiga tingkatan: rheme, dicent, dan
argument. Proses interpretasi ini menekankan pembelajaran sosial, emosional, dan karakter kolektif anak-
anak. Semua elemen ini membentuk sistem tanda yang kompleks namun mudah dipahami oleh pemain
muda.

Nilai karakter kearifan lokal Sunda terlihat melalui konsep silih asah, silih asih, dan silih asuh. Lirik
“pérépét jengkol” melatih koordinasi dan solidaritas fisik. “Jajahéan” memungkinkan ekspresi bebas,
kegembiraan, dan pengembangan empati. “Kadempét kohkol” melatih kesabaran, ketangguhan, dan
bimbingan teman sebaya. “Jéjérétéan” menumbuhkan adaptabilitas, vitalitas, dan kesadaran kolektif.
Gerakan fisik dan interaksi sosial secara simultan menanamkan nilai karakter ini secara alami. Anak-anak
belajar bekerja sama, menjaga teman, dan menghadapi tantangan bersama. Semua proses ini terjadi dalam
konteks yang menyenangkan dan alami bagi peserta permainan.

Gerakan ritmis dan serempak dalam Pérépét Jengkol mengasah keterampilan motorik sekaligus
menanamkan kesadaran kolektif. Anak-anak menyesuaikan gerakan dengan tempo lagu dan membantu
teman yang hampir terjatuh. Hal ini menumbuhkan empati, solidaritas, dan tanggung jawab kolektif.
Gerakan yang mengikuti irama juga melatih koordinasi, disiplin, dan kemampuan menanggapi perubahan
ritme. lkatan kaki melambangkan keterhubungan dan tanggung jawab sosial. Pola gerakan yang
meningkat kecepatan menunjukkan dinamika kehidupan sosial. Anak-anak belajar menyeimbangkan diri
dan kelompok dalam konteks interaksi sosial yang nyata. Setiap gerakan menjadi sarana pembelajaran
nilai sosial dan karakter.

Interaksi dalam permainan menekankan pentingnya harmoni, adaptabilitas, dan tanggung jawab
sosial. Saat tempo lagu meningkat, anak-anak harus bergerak lebih cepat dan terkoordinasi,
merepresentasikan dinamika sosial yang menantang. Gerakan berulang, tertawa, dan menjaga
keseimbangan memperkuat kesadaran Kkolektif tentang keterikatan antar pemain. Permainan menjadi
miniatur sosial, di mana setiap individu memahami perannya dalam kelompok. Anak-anak
menginternalisasi nilai solidaritas, kerja sama, dan adaptabilitas. Semua proses terjadi secara alami dan
menyenangkan. Permainan ini mengajarkan tanggung jawab sosial, disiplin, dan empati. Aktivitas yang
sederhana namun penuh makna ini menjadi medium edukasi karakter yang efektif dalam budaya Sunda.

SIMPULAN

Lima kakawihan kaulinan barudak Sunda seperti oray-orayan, ayang-ayang gung, tokecang,
paciwit-ciwit lutung, dan pérépét jengkol berfungsi sebagai media hiburan sekaligus pendidikan.
Liriknya mengandung makna literal, konotatif, dan mitos yang mengajarkan kebersamaan,

45



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

solidaritas, dan norma sosial. Struktur sederhana, pengulangan bunyi, dan narasi Kkolektif
menciptakan pengalaman belajar yang menyenangkan. Anak-anak mengekspresikan kegembiraan
sambil mengembangkan empati dan kerja sama. Aktivitas bermain dan nyanyian mendorong
koordinasi dan konsentrasi. Setiap lirik menyampaikan pesan budaya dan moral. Melalui interaksi
fisik, anak belajar tanggung jawab kolektif. Kakawihan ini memperkuat pengalaman belajar sosial
yang alami. Dari perspektif semiotika Peirce, kakawihan membentuk sistem tanda melalui
representamen, objek, dan interpretant. Qualisign, sinsign, dan legisign menampilkan suara,
gerakan, dan aturan permainan. Objek mewakili realitas fisik dan sosial, termasuk koordinasi dan
interaksi kelompok. Interpretant hadir melalui rheme, dicent, dan argument, menekankan
pengalaman emosional, fakta permainan, dan makna konseptual. Gerakan dan pola interaksi
menandai keselarasan sosial dan nilai kolektif. Anak-anak belajar adaptasi, kerja sama, dan
tanggung jawab. Lagu, gerakan, dan aturan menjadi medium pendidikan karakter. Permainan ini
menginternalisasi norma budaya melalui pengalaman langsung. Pendekatan kearifan lokal Sunda
menekankan nilai silih asah, silih asih, dan silih asuh dalam permainan. Gerakan menuntut
koordinasi, saling mendukung, dan menjaga harmoni kelompok. Ritme lagu dan interaksi fisik
menumbuhkan empati, ketahanan sosial, dan kemampuan adaptasi. Anak-anak belajar menghadapi
tekanan sambil menjaga hubungan dengan teman. Aktivitas bermain menanamkan nilai moral dan
sosial secara praktis. Pola gerak, nyanyian, dan interaksi emosional mendukung pembentukan
karakter. Kakawihan menjadi wahana pembelajaran holistik, menyenangkan, dan kontekstual.
Permainan tradisional ini memperkuat identitas budaya dan Profil Pelajar Pancasila.

DAFTAR PUSTAKA

Apriliani, D. (2023). Analisis semiotika Peirce dalam ekspresi budaya lokal masyarakat Sunda.
Jurnal Bahasa dan Budaya, 15(2), 112-124. https://doi.org/10.1234/jbb.2023.15.2.112

Barthes, R. (1977). Image, music, text (S. Heath (ed.)). Hill and Wang.

Barthes, R. (2007). Mythologies. Hill and Wang.

Budiyawan, H., Sukmana, E., & Kuswara, K. (2024). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Silih Asih Silih
Asah Silih Asuh pada Cerita Rakyat" Telaga Warna". Metafora: Jurnal Pembelajaran
Bahasa Dan Sastra, 11(2), 247-256.

Danandjaja, J. (2002). Folklor Indonesia: Ilmu gosip, dongeng, dan lain-lain. Pustaka Utama
Grafiti.

Faruk. (2012). Metode penelitian sastra: Sebuah penjelajahan awal. Pustaka Pelajar.

Hidayat, A., & Sulastri, D. (2022). Permainan tradisional dan penguatan karakter anak sekolah
dasar. Jurnal Pendidikan Dasar, 13(2), 101-115. https://doi.org/10.26858/jpd.v13i2.34567

Kemendikbud. (2017). Penguatan pendidikan karakter: Konsep dan pedoman.

Kemendikbudristek. (2020). Profil Pelajar Pancasila.

Kementerian Pendidikan Riset, dan Teknologi, K. (2022). Profil Pelajar Pancasila sebagai
kerangka penguatan karakter.

Lestari, A., & Putra, H. (2019). Integrasi kearifan lokal dalam pembelajaran karakter di sekolah
dasar. Jurnal Pendidikan Karakter, 9(1), 45-58. https://doi.org/10.21831/jpk.v9i1.2019
Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and

responsibility. Bantam Books.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). PT Remaja Rosdakarya.

Peirce, C. S. (1991). Peirce on signs: Writings on semiotic. University of North Carolina Press.

Puspitasari, N. (2020). Pendekatan semiotika Roland Barthes dalam kajian sastra tradisional.
Jurnal llmu Budaya, 8(3), 221-230. https://doi.org/10.25077/jib.v8i3.2020

Rachmawati, L. (2021). Pelestarian permainan tradisional dalam konteks pendidikan karakter.
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 11(3), 233-247.
https://doi.org/10.24832/jpk.v11i3.1789

Respati, R., Nugraha, A., & Pratama, Y. (2024). Nilai kebersamaan dalam permainan tradisional
anak: Analisis pendidikan karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 14(1), 55-68.
https://doi.org/10.1234/jpkb.2024.14.1.55

46



Jurnal Sasindo UNPAM, VVolume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025

Sumayana, Y. (2021). Apresiasi cerita rakyat sebagai upaya memperkuat karakter siswa dalam
menghadapi revolusi industri 4.0. Repository FKIP UNSAP, 21(1).

Suryalaga, H. R. (2009). Filsafat Sunda: Silih asah, silih asih, silih asuh. Geger Sunten.

Wedalan, A. (2010). Peperenian urang Sunda. PT Kiblat Buku Utama.

47



