
Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

32 
 

Nilai Karakter dalam Kakawihan Kaulinan Barudak sebagai Media 

Pengembangan Profil Pelajar Pancasila 

Eva Widaningsih1, Ece Sukmana2, Kuswara3 

1,2,3) Program Studi Magister Pendidikan Bahasa Indonesia, Universitas Sebelas April 
1widaningsiheva4@gmail.com, 2ecesukmana_fkip@unsap.ac.id, 3kuswara@unsap.ac.id 

 
Abstrak 

 
Penelitian ini menyoroti penurunan pemahaman dan nilai karakter anak terhadap kakawihan 

kaulinan barudak di era globalisasi dan digital, ketika anak-anak lebih mengenal permainan modern 

dibandingkan permainan tradisional yang kaya makna. Fokus kajian mencakup oray-orayan, ayang-

ayang gung, tokecang, paciwit-ciwit lutung, dan pérépét jengkol, dengan analisis makna lirik dan 

gerakan serta nilai karakter silih asih, silih asah, dan silih asuh melalui pendekatan semiotika Roland 

Barthes dan Charles Sanders Peirce. Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif 

dengan sumber data berupa lirik dari buku Peperenian Urang Sunda karya Rahmat Taufiq Hidayat 

dkk dan dokumentasi gerakan dari video YouTube. Analisis dilakukan melalui lapisan denotasi, 

konotasi, dan mitos serta model triadik Peirce (ikon, indeks, simbol) untuk mengungkap makna 

budaya dan karakter anak. Hasil penelitian menunjukkan bahwa lirik dan gerakan kakawihan tidak 

hanya mencerminkan realitas sosial, tetapi juga sarat pesan moral yang mendukung pengembangan 

karakter. Nilai silih asih, silih asah, dan silih asuh terejawantahkan melalui interaksi, kerja sama, 

serta tanggung jawab dalam permainan. Dengan demikian, kakawihan kaulinan barudak terbukti 

menjadi media pendidikan karakter yang kontekstual, menyenangkan, dan relevan untuk 

membentuk Profil Pelajar Pancasila. 

 

Kata kunci: Kakawihan; Semiotika; Silih Asih; Silih Asah; Silih Asu; Pendidikan Karakter; Profil 

Pelajar Pancasila 
 

PENDAHULUAN  

Pendidikan karakter telah menjadi isu strategis dalam dunia pendidikan karena berfungsi 

membentuk individu yang memiliki akhlak, integritas, dan tanggung jawab sosial. Pemerintah 

Indonesia menekankan pentingnya pendidikan karakter melalui kebijakan Profil Pelajar Pancasila 

yang mengutamakan enam dimensi utama sebagai dasar pembelajaran (Kementerian Pendidikan  

Riset, dan Teknologi, 2022). Implementasi nilai-nilai tersebut di sekolah memerlukan strategi yang 

kontekstual agar peserta didik mampu menginternalisasi makna dengan cara yang menyenangkan. 

Kearifan lokal dipandang relevan karena memuat nilai budaya yang dekat dengan kehidupan 

masyarakat, sehingga mudah diterima oleh siswa (Lestari & Putra, 2019). Kakawihan kaulinan 

barudak sebagai tradisi lisan Sunda menjadi salah satu media edukatif yang potensial karena selain 

menghibur, juga mengandung nilai moral dan sosial. Potensi ini perlu diteliti lebih dalam agar 

dapat digunakan secara efektif dalam proses pendidikan formal. 

Kakawihan kaulinan barudak tidak sekadar permainan anak, tetapi juga mengandung pesan 

moral melalui lirik dan gerakannya. Penelitian (Respati et al., 2024) menunjukkan bahwa aktivitas 

tersebut dapat memperkuat sikap kebersamaan, kerja sama, dan solidaritas dalam interaksi sosial 

anak-anak. Nilai yang terkandung tidak hanya sebatas hiburan, tetapi juga mendidik melalui 

interaksi kolektif yang terbangun. Sayangnya, sebagian penelitian sebelumnya hanya berhenti pada 

deskripsi nilai tanpa menganalisis struktur tanda dan makna simbolik yang lebih mendalam. 

Analisis semiotik diperlukan untuk menggali lapisan makna yang tersirat di balik kata, musik, dan 

gerakan dalam kakawihan. Kajian semacam ini akan membantu menjelaskan bagaimana pesan 

budaya tersampaikan kepada generasi muda secara implisit. 

Semiotika Barthes menawarkan kerangka untuk menganalisis tanda pada tiga tingkatan, 

yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. Denotasi berfungsi untuk memahami makna literal dari lirik, 

konotasi memunculkan makna kultural dan emosional, sedangkan mitos merepresentasikan 

ideologi yang diyakini dalam budaya masyarakat (Barthes, 1977). Kakawihan kaulinan barudak 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

33 
 

dapat dianalisis pada ketiga tingkatan ini karena mencerminkan aktivitas nyata, asosiasi nilai sosial, 

dan ideologi kolektif. Penelitian (Puspitasari, 2020) memperlihatkan bahwa semiotika Barthes 

mampu mengungkap pesan moral dalam karya sastra tradisional yang sulit ditangkap secara 

langsung. Hal ini membuka ruang penelitian baru untuk menerapkan pendekatan yang sama pada 

tradisi lisan Sunda. Penerapan metode ini memungkinkan identifikasi nilai yang lebih dalam 

dibandingkan sekadar observasi sosial. 

Selain Barthes, semiotika Peirce memberikan perspektif tambahan melalui triadik ikon, 

indeks, dan simbol. Ikon berkaitan dengan kemiripan langsung, indeks menandai hubungan sebab-

akibat, sedangkan simbol berfungsi melalui kesepakatan sosial dalam sebuah budaya (Peirce, 

1991). Dalam konteks kakawihan, ikon muncul melalui imitasi suara binatang, indeks tampak pada 

gerakan permainan, dan simbol terlihat pada makna budaya yang terkandung dalam lirik. Penelitian 

(Apriliani, 2023) menunjukkan bahwa analisis semiotik Peirce efektif digunakan untuk 

menyingkap makna tersirat dalam ekspresi budaya lokal. Penerapan teori ini pada kakawihan akan 

memperluas pemahaman mengenai fungsi sosial permainan tradisional. Kombinasi teori Barthes 

dan Peirce dalam penelitian ini diharapkan mampu memberikan analisis yang lebih komprehensif 

terhadap kakawihan kaulinan barudak. 

Permainan tradisional Sunda seperti kakawihan kaulinan barudak memiliki potensi besar 

sebagai sarana pembentukan karakter anak, namun penggunaannya dalam konteks pendidikan 

formal masih minim. Studi terdahulu menegaskan bahwa pelestarian permainan tradisional sering 

berfokus pada aspek dokumentasi budaya tanpa mengintegrasikannya dengan strategi pendidikan 

karakter (Rachmawati, 2021). Kondisi ini menciptakan jarak antara kekayaan tradisi lisan dengan 

kebutuhan pembelajaran di sekolah. Padahal, pembelajaran berbasis budaya lokal dapat 

meningkatkan keterlibatan siswa sekaligus memperkuat jati diri bangsa. Jika dikaji melalui 

pendekatan semiotika, lirik dan gerakan dalam kakawihan tidak hanya menyimpan nilai estetika, 

tetapi juga pesan moral yang relevan untuk anak-anak. Keterbatasan penelitian inilah yang menjadi 

celah untuk menemukan cara baru menghubungkan budaya lokal dengan pendidikan karakter. 

Penelitian-penelitian sebelumnya telah membuktikan bahwa permainan tradisional mampu 

menumbuhkan nilai gotong royong, empati, serta kedisiplinan (Hidayat & Sulastri, 2022). Akan 

tetapi, belum banyak kajian yang secara eksplisit menggunakan semiotika Barthes dan Peirce untuk 

mengurai makna tanda, simbol, dan mitos dalam kakawihan. Pendekatan semiotika mampu 

menggali makna lebih dalam dibandingkan analisis kualitatif biasa, sebab ia menghubungkan aspek 

teks, budaya, dan praktik sosial. Kajian ini menawarkan pembacaan yang lebih komprehensif 

terhadap kakawihan sebagai media pendidikan. Selama ini kajian semiotika pada kakawihan lebih 

banyak difokuskan pada aspek linguistik dan estetika, sementara pemetaan nilai karakter yang 

dapat mendukung implementasi Profil Pelajar Pancasila masih jarang dilakukan. Penelitian ini 

berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menghubungkan analisis budaya melalui semiotika 

dengan kebutuhan kurikulum nasional dalam membentuk profil pelajar yang berkarakter. 

Penelitian ini menawarkan pendekatan baru dengan mengintegrasikan kajian semiotika pada 

kakawihan ke dalam implementasi Profil Pelajar Pancasila, sehingga memberikan perspektif yang 

lebih relevan bagi pengembangan pendidikan dasar berbasis budaya lokal. Jika sebelumnya 

penelitian lebih menitikberatkan pada pelestarian budaya atau deskripsi nilai tradisional, maka 

penelitian ini berusaha merancang pola pemanfaatan kakawihan sebagai instrumen pembelajaran 

karakter. Hal ini memberikan sumbangan baru karena menghadirkan kerangka analisis yang bisa 

dioperasionalkan guru di sekolah dasar. Selain itu, penelitian ini menyajikan model pembelajaran 

berbasis budaya lokal yang selaras dengan Permendikbudristek No. 56/M/2022 tentang Projek 

Penguatan Profil Pelajar Pancasila. Dengan begitu, penelitian tidak hanya berkontribusi pada ranah 

akademik, tetapi juga praktis bagi dunia pendidikan. Pendekatan ini memungkinkan terciptanya 

jembatan antara tradisi lisan dengan tantangan pendidikan abad ke-21. 

Rumusan penelitian diarahkan untuk menjawab makna lirik, gerakan, dan nilai karakter yang 

terkandung dalam kakawihan kaulinan barudak. Fokusnya adalah bagaimana nilai-nilai tersebut 

dapat diadaptasi sebagai media pembentukan karakter siswa sesuai dengan enam dimensi Profil 

Pelajar Pancasila. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan makna semiotik kakawihan serta 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

34 
 

merumuskan kontribusinya dalam pendidikan formal. Secara praktis, hasil penelitian diharapkan 

memperkuat peran sekolah sebagai penjaga budaya lokal sekaligus penggerak pendidikan karakter. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian semiotika budaya dengan menambahkan 

relevansi aplikatif pada dunia pendidikan. Dengan demikian, penelitian ini berpotensi 

menghadirkan pemahaman baru sekaligus solusi konkret bagi penguatan pendidikan karakter 

berbasis budaya. 

METODE PENELITIAN DAN LANDASAN TEORI  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif yang 

berorientasi pada kajian semiotika. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian 

yang berusaha memahami fenomena budaya secara mendalam melalui teks dan konteks sosial yang 

melingkupinya (Moleong, 2017). Analisis diarahkan pada kakawihan kaulinan barudak Sunda, baik 

dari sisi lirik maupun gerakan, sehingga makna yang terkandung di dalamnya dapat ditafsirkan 

secara komprehensif. Kajian semiotika Roland Barthes dimanfaatkan untuk menyingkap makna 

denotasi, konotasi, dan mitos dalam lirik (Barthes, 2007), sedangkan teori semiotika Charles 

Sanders Peirce digunakan untuk menganalisis gerakan melalui kategori ikon, indeks, dan simbol 

(Peirce, 1991). Kombinasi kedua kerangka analisis tersebut memberikan pemahaman yang lebih 

utuh tentang keterkaitan teks, budaya, dan nilai karakter yang muncul. 

Data penelitian berupa lima kakawihan kaulinan barudak yang masih eksis dalam 

masyarakat Jawa Barat, yaitu oray-orayan, ayang-ayang gung, tokecang, paciwit-ciwit lutung, dan 

perepet jengkol. Pemilihan kelima kakawihan ini dilakukan secara purposif berdasarkan kekayaan 

makna lirik dan variasi gerakan yang merepresentasikan nilai budaya Sunda. Data tersebut 

dijadikan pijakan utama untuk mengungkap nilai karakter yang relevan dengan penguatan Profil 

Pelajar Pancasila (Faruk, 2012). Sumber utama penelitian berasal dari buku Peperenian Urang 

Sunda karya penulis lokal yang diterbitkan oleh PT Kiblat Buku Utama pada tahun 2010. Buku ini 

dianggap representatif karena memuat dokumentasi lengkap mengenai 39 kakawihan kaulinan 

barudak. Sumber pendukung diperoleh melalui rekaman permainan tradisional yang tersedia di 

kanal YouTube, sehingga analisis lirik dapat diperkaya dengan pengamatan gerakan. Strategi 

triangulasi sumber semacam ini sangat dianjurkan dalam penelitian kualitatif karena memperkuat 

keabsahan data (Moleong, 2017). 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan analisis teks. Studi dokumentasi 

ditempuh dengan menyeleksi kakawihan dari buku dan literatur pendukung, kemudian ditambah 

observasi terhadap rekaman permainan. Analisis teks diterapkan untuk menafsirkan makna yang 

tersembunyi dalam lirik serta menghubungkannya dengan nilai-nilai kultural. Teori semiotika 

Barthes digunakan untuk menguraikan makna denotatif, konotatif, hingga mitologis, sedangkan 

teori semiotika Peirce dipakai untuk mengidentifikasi gerakan permainan melalui ikon, indeks, dan 

simbol. Pemaknaan tersebut dihubungkan dengan nilai karakter Sunda yang dikemukakan 

Suryalaga, yaitu silih asih, silih asah, dan silih asuh (Suryalaga, 2009), agar lebih relevan dengan 

dimensi Profil Pelajar Pancasila. 

Analisis data dilakukan secara simultan dengan pengumpulan data, sesuai pandangan 

(Moleong, 2017) bahwa analisis kualitatif bersifat interaktif dan berlangsung terus-menerus hingga 

interpretasi akhir. Prosesnya dimulai dengan memilah data sesuai fokus penelitian, kemudian 

mengelompokkan ke dalam kategori lirik, gerakan, dan nilai karakter. Analisis intrinsik digunakan 

untuk memahami struktur teks kakawihan, sedangkan analisis ekstrinsik menghubungkannya 

dengan konteks sosial budaya Sunda serta relevansinya dengan pendidikan karakter (Faruk, 2012). 

Hasil dari analisis kemudian dipetakan untuk menemukan hubungan antara nilai kearifan lokal 

Sunda dan dimensi Profil Pelajar Pancasila. 

Kakawihan kaulinan barudak pada akhirnya dapat diposisikan tidak hanya sebagai media 

hiburan, tetapi juga sebagai sarana edukasi karakter berbasis kearifan lokal. Kajian semiotika 

Barthes dan Peirce yang dipadukan dengan nilai budaya Sunda memperlihatkan bahwa warisan 

tradisional ini menyimpan potensi besar dalam penguatan pendidikan karakter di sekolah dasar, 

sekaligus mendukung implementasi kurikulum nasional yang berorientasi pada Profil Pelajar 

Pancasila. 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

35 
 

 

Folklor 
Folklor merupakan bagian penting dari kebudayaan yang diwariskan secara lisan dari 

generasi ke generasi. Menurut (Danandjaja, 2002) menjelaskan bahwa folklor mencakup tradisi, 

cerita rakyat, permainan, hingga nyanyian yang hidup dalam masyarakat, dan berfungsi sebagai 

cermin identitas kultural. Dalam konteks masyarakat Sunda, folklor tidak hanya berfungsi sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai sarana pendidikan moral serta media transmisi nilai-nilai sosial. Fungsi 

ganda ini menjadikan folklor sebagai sumber penting dalam penelitian pendidikan karakter berbasis 

budaya lokal. Penekanan pada folklor memungkinkan pemahaman mendalam terhadap nilai yang 

terkandung dalam praktik budaya tradisional. 

Kawih Kaulinan Barudak 
Kawih kaulinan barudak adalah bentuk nyanyian tradisional yang dinyanyikan anak-anak 

saat bermain, berakar kuat dalam budaya Sunda. Menurut (Wedalan, 2010), kakawihan kaulinan 

barudak bukan sekadar permainan, melainkan wadah internalisasi nilai moral, kerja sama, dan 

kebersamaan. Setiap lirik dan gerakannya mengandung simbol budaya yang mencerminkan 

pandangan hidup masyarakat Sunda. Dalam praktiknya, kawih kaulinan barudak mampu menjadi 

media edukatif yang menyenangkan sekaligus efektif, karena menyatukan seni, permainan, dan 

nilai luhur. Melalui tradisi ini, anak-anak belajar tentang disiplin, solidaritas, serta kecintaan 

terhadap budaya daerah. 

Teori Semiotika 
Semiotika merupakan ilmu yang mempelajari tanda, cara kerja, dan makna yang terkandung 

di dalamnya. Menurut (Barthes, 2007) membedakan tanda ke dalam makna denotatif, konotatif, 

dan mitos, sehingga memungkinkan peneliti untuk menggali makna budaya yang tersirat dalam 

teks atau simbol. (Peirce, 1991) melengkapi kajian semiotika dengan membagi tanda menjadi ikon, 

indeks, dan simbol, yang sangat relevan untuk menganalisis lirik serta gerak dalam kawih kaulinan 

barudak. Pemanfaatan teori semiotika dalam konteks ini memfasilitasi pengungkapan nilai-nilai 

karakter yang terselip dalam praktik budaya. Pendekatan semiotika menjadi alat analisis yang 

mampu menjelaskan hubungan antara teks, budaya, dan pembentukan identitas sosial. 

Pendidikan Karakter 
Pendidikan karakter berperan sebagai fondasi penting dalam pembentukan generasi 

berakhlak dan berintegritas. Menurut (Lickona, 1991) menegaskan bahwa pendidikan karakter 

mencakup upaya sistematis dalam menginternalisasi nilai moral, etika, serta tanggung jawab sosial 

pada diri peserta didik. Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter juga diarahkan untuk 

memperkuat nilai kebangsaan, gotong royong, dan keimanan (Kemendikbud, 2017). Kawih 

kaulinan barudak dapat menjadi media pendidikan karakter karena mengandung pesan moral yang 

secara implisit tertanam dalam lirik dan geraknya. Keterkaitan antara tradisi budaya dan pendidikan 

karakter memperlihatkan bahwa penguatan nilai tidak selalu harus melalui kurikulum formal, 

melainkan juga melalui praktik budaya lokal. 

Kearifan Lokal Budaya Sunda 
Kearifan lokal merupakan pengetahuan, nilai, dan praktik budaya yang terbentuk dari 

pengalaman masyarakat dalam mengelola kehidupannya. Menurut (Suryalaga, 2009) menyatakan 

bahwa kearifan lokal Sunda dapat diringkas ke dalam konsep silih asah, silih asih, dan silih asuh, 

yang mencerminkan harmoni dalam hubungan manusia dengan sesama, alam, dan Tuhan. Konsep 

ini tertanam kuat dalam kawih kaulinan barudak, baik melalui lirik maupun gerakannya. Kearifan 

lokal tersebut berfungsi sebagai media internalisasi nilai sosial yang mendukung terciptanya 

karakter anak yang berbudaya. Dalam konteks pendidikan, pemanfaatan kearifan lokal juga 

menjadi strategi pelestarian budaya yang sejalan dengan semangat pembangunan karakter bangsa. 

Penguatan Profil Pelajar Pancasila 
Profil Pelajar Pancasila merupakan kebijakan pendidikan nasional yang menekankan pada 

pengembangan enam dimensi utama: beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berkebinekaan global, gotong royong, mandiri, bernalar kritis, dan kreatif (Kemendikbudristek, 

2020). Dimensi tersebut berfungsi sebagai arah pembentukan peserta didik yang tidak hanya 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

36 
 

unggul dalam aspek akademis, tetapi juga berkarakter sesuai dengan nilai Pancasila. Integrasi 

kawih kaulinan barudak dengan Profil Pelajar Pancasila membuka peluang untuk mengembangkan 

pendekatan pendidikan yang berbasis budaya lokal sekaligus sesuai dengan kebijakan nasional. 

Proses ini memperlihatkan bagaimana tradisi lokal dapat dimanfaatkan sebagai instrumen untuk 

mewujudkan generasi yang berkarakter, berbudaya, dan adaptif terhadap perubahan global. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

1. Analisis Kakawihan Oray-orayan 
Permainan oray-orayan dikenal sebagai salah satu kakawihan kaulinan barudak yang hidup dalam 

tradisi masyarakat Sunda. Anak-anak membentuk barisan panjang dengan cara berpegangan tangan, 

kemudian bergerak meliuk mengikuti arahan dari anak yang berada di depan. Lagu pengiring dinyanyikan 

secara bersama-sama, menghadirkan suasana gembira yang menambah semangat permainan. Aktivitas ini 

tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media pembelajaran sosial. Gerakan tubuh yang 

menyerupai ular menciptakan kesan imajinatif sekaligus melatih koordinasi motorik anak. Hubungan antar 

pemain melalui saling berpegangan tangan memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas. Nilai 

kebudayaan yang terinternalisasi dalam permainan ini muncul melalui simbol, indeks, dan ikon yang 

melekat dalam setiap unsur gerak maupun lagu. Permainan ini memperlihatkan bahwa aktivitas bermain 

dapat menjadi sarana pewarisan budaya. 

 
Gambar 1. Gerakan Permainan Oray-orayan 

 

Analisis semiotika Peirce menunjukkan bahwa tanda dalam permainan oray-orayan bekerja dalam 

tiga kategori. Sebagai ikon, gerakan berbaris dengan liukan menyerupai bentuk ular mencerminkan 

kesamaan visual. Sebagai indeks, interaksi fisik antar pemain yang saling menggenggam menunjukkan 

adanya ketergantungan sosial. Sebagai simbol, barisan yang berurutan dengan pemimpin di depan 

merepresentasikan struktur kepemimpinan dan tatanan sosial Sunda. Tanda-tanda ini bekerja secara 

bersamaan, menciptakan makna yang kaya bagi anak-anak maupun penonton. Lagu pengiring menjadi 

media simbolik yang mengandung pesan moral sederhana, disampaikan melalui bait singkat yang mudah 

diingat. Elemen ini menunjukkan bahwa tanda dalam permainan anak tidak hanya mengandung aspek 

fisik, tetapi juga aspek sosial-budaya. Kategori tanda ini memperlihatkan bahwa tradisi lokal dapat 

mengajarkan nilai hidup melalui ekspresi sederhana. 

Proses interpretasi tanda dalam oray-orayan membentuk pengalaman bermakna bagi anak-anak. 

Tingkat rheme menghadirkan kesan awal berupa kegembiraan, keakraban, dan rasa senang yang muncul 

saat bernyanyi serta bergerak bersama. Tingkat dicent memunculkan pemahaman bahwa permainan ini 

merupakan aktivitas terstruktur dengan aturan dan peran tertentu. Dicent menegaskan bahwa permainan 

ini tidak hanya spontanitas, tetapi juga hasil dari pengorganisasian budaya yang diwariskan. Tingkat 

argument menunjukkan bahwa permainan berfungsi sebagai media edukatif, bukan sekadar hiburan. 

Anak-anak belajar memahami pentingnya mengikuti aturan, menghargai kepemimpinan, dan menjaga 

kekompakan. Interpretasi ini memperlihatkan adanya dimensi pedagogis yang terkandung dalam 

permainan tradisional. Interaksi antara tanda, objek, dan interpretant memperkuat makna permainan 

dalam konteks sosial. Permainan ini akhirnya menghadirkan pengalaman kognitif, afektif, sekaligus sosial. 

Nilai budaya Sunda tercermin dalam setiap aspek permainan oray-orayan. Lirik lagu seperti “tong 

ka sawah, paréna keur sedeung beukah” mengajarkan anak tentang kesadaran ekologis. Pesan ini 

menekankan pentingnya menghargai lingkungan, terutama aktivitas pertanian sebagai sumber kehidupan 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

37 
 

masyarakat. Lirik tersebut sekaligus melatih anak-anak untuk memahami kapan waktu yang tepat berada 

di suatu tempat. Pesan larangan dalam lirik mengandung nilai etika sosial yang mengajarkan 

penghormatan terhadap pekerjaan orang lain. Bentuk ajaran ini merepresentasikan silih asah, yaitu saling 

mencerdaskan melalui pengalaman sehari-hari. Lirik lainnya seperti “tong ka leuwi, loba nu mandi” 

mengandung nilai silih asih, berupa empati terhadap keberadaan orang lain di ruang publik. Pesan tersebut 

melatih anak agar mampu menahan diri serta memahami hak orang lain. Permainan ini menjadi sarana 

internalisasi nilai budaya Sunda melalui lirik sederhana. 

Gerakan tubuh dalam permainan oray-orayan memiliki makna simbolik yang sarat nilai karakter. 

Liukan barisan menyerupai ular mencerminkan kemampuan adaptasi dan fleksibilitas sosial. Anak-anak 

belajar menyesuaikan diri dengan teman yang lain agar formasi tetap seragam. Kegiatan ini melatih 

kesadaran motorik sekaligus menumbuhkan keterampilan sosial. Pegangan tangan antar pemain 

menumbuhkan rasa kebersamaan, solidaritas, dan saling percaya. Ikatan tersebut juga mengajarkan 

pentingnya kerja sama dalam mencapai tujuan bersama. Nilai silih asih tampak jelas dalam ikatan 

kebersamaan yang dibangun selama permainan berlangsung. Gerakan sederhana dalam permainan 

tradisional terbukti mampu menghadirkan pembelajaran sosial yang bermakna. 

Kepemimpinan menjadi salah satu nilai utama yang hadir dalam oray-orayan. Posisi kepala ular 

berfungsi sebagai pemimpin yang menentukan arah gerakan barisan. Anak yang berperan sebagai 

pemimpin belajar tentang tanggung jawab, keputusan, dan keberanian dalam memimpin kelompok. Anak-

anak yang berada di barisan mengikuti pemimpin dengan penuh kepercayaan, menunjukkan sikap disiplin 

dan ketaatan. Situasi ini mencerminkan nilai silih asuh, yaitu membimbing dan memberi teladan. 

Pemimpin dalam barisan memiliki peran penting, karena keberhasilan permainan ditentukan oleh arahan 

yang jelas. Anak-anak belajar memahami peran ganda, yaitu sebagai pemimpin maupun pengikut. 

Pembelajaran sosial ini berlangsung dalam suasana yang menyenangkan tanpa adanya paksaan. 

Permainan menjadi media internalisasi kepemimpinan dalam kehidupan sehari-hari. 

Humor dalam lirik oray-orayan memberi warna tersendiri dalam permainan. Ungkapan seperti 

“saha nu mandi? anu mandi pandeuri” menghadirkan nuansa ringan dan jenaka. Anak-anak tertawa 

bersama, menciptakan kedekatan emosional yang memperkuat ikatan kelompok. Humor ini bukan 

sekadar hiburan, tetapi sarana membangun kecerdasan logika dan kemampuan berpikir kritis. Lirik yang 

sederhana melatih anak untuk memahami makna ganda dalam konteks sosial. Situasi ini juga memupuk 

sikap menerima keberagaman ekspresi dalam kelompok bermain. Nilai silih asah muncul dari 

keterampilan berpikir yang terasah melalui humor. Nilai silih asih hadir dalam bentuk rasa keakraban dan 

kedekatan emosional yang tercipta. Tradisi lisan terbukti mampu menyampaikan pendidikan karakter 

secara alami. 

Permainan oray-orayan juga melatih anak-anak menghadapi situasi kompetitif. Pergantian arah 

barisan atau momen ketika seorang anak tertangkap melatih keberanian dalam mengambil keputusan. 

Anak belajar menerima kemenangan dan kekalahan sebagai bagian dari pengalaman bermain. Teman 

yang tertinggal dibimbing agar tetap dapat mengikuti permainan, mencerminkan nilai silih asuh. Proses ini 

membangun solidaritas kelompok karena semua anak merasa memiliki tanggung jawab terhadap 

keberhasilan bersama. Suasana riang yang tercipta memperkuat nilai silih asih karena kebersamaan 

menjadi pusat interaksi. Anak-anak tidak hanya belajar melalui kata-kata, tetapi juga melalui pengalaman 

nyata dalam aktivitas bermain. Nilai-nilai karakter hadir secara natural tanpa harus diajarkan secara 

formal. Permainan tradisional akhirnya menjadi media efektif dalam pendidikan karakter berbasis budaya 

lokal. 

2. Analisis Kakawihan Ayang-ayang Gung 
Permainan ayang-ayang gung merupakan ekspresi tradisional Sunda yang dikemas melalui 

nyanyian dan gerakan anak-anak. Lirik yang diulang-ulang memudahkan ingatan dan partisipasi kolektif, 

sementara gerakan memperlihatkan kebersamaan, solidaritas, dan koordinasi antar peserta. Denotasi lirik 

seperti “gung goongna rame” dan “Menak Ki Mas Tanu” menampilkan kondisi nyata permainan, alat 

musik tradisional, dan struktur sosial masa lalu. Konotasi lirik menyiratkan kritik sosial dan sindiran 

terhadap ambisi kekuasaan, kolusi bangsawan dengan penguasa kolonial, serta ketimpangan sosial. Mitos 

dalam kakawihan ini memuat konstruksi nilai sosial yang diwariskan secara budaya dan menginternalisasi 

pemahaman tentang kepemimpinan, pengkhianatan, dan mobilitas sosial. Permainan menghadirkan 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

38 
 

nuansa dramatik yang menghubungkan lirik dengan gerak tubuh, menciptakan pengalaman estetis dan 

sosial bagi anak-anak. Interaksi tersebut membangun keterampilan koordinasi, empati, dan pemahaman 

norma sosial. Kakawihan ini menunjukkan hubungan kompleks antara lirik, gerak, dan makna budaya 

yang hidup dalam masyarakat Sunda. 

 
Gambar 2. Gerakan memperagaan peran dalam permainan ayang-ayang gung 

 

Gerakan permainan mengandung makna semiotik yang dapat dianalisis melalui Peirce. 

Representamen berupa qualisign tampak dari irama lagu, ekspresi wajah, dan gerakan tangan yang 

memunculkan pengalaman emosional dan estetis. Sinsign muncul dari aksi nyata anak-anak yang meniru 

peran tokoh sosial seperti Ki Mas Tanu, tukang olo-olo, nu ompong, dan kumpeni, serta respons aktual 

antar peserta. Legisign hadir dari struktur permainan yang diwariskan dan diulang secara kolektif, 

termasuk urutan peran, formasi barisan, dan pola gerakan ritmis. Objek yang direpresentasikan mencakup 

nilai sosial, struktur kekuasaan, dan peran historis masyarakat Sunda, baik dalam aspek dramatik maupun 

simbolik. Ikon terlihat dari kemiripan gerak dan posisi anak dengan objek sosial yang direpresentasikan, 

sementara indeks menunjukkan hubungan sebab-akibat antara aksi satu anak dan respons anak lain. 

Simbol muncul melalui lirik, peran, dan posisi tokoh yang bermakna secara konvensional dalam budaya 

lokal. Semua elemen semiotik ini menciptakan kerangka interpretasi yang mendalam bagi anak dan 

pengamat. 

Makna denotasi lirik memperlihatkan aktivitas nyata, interaksi fisik, dan struktur sosial yang 

tampak jelas tanpa kiasan. Contohnya, “ngadu pipi jeung nu ompong” merepresentasikan kontak fisik 

secara literal, sedangkan “jalan ka Batawi ngemplong” menandakan perjalanan tanpa hambatan. Lirik 

seperti “tukang olo-olo” atau “ruket jeung kumpeni” menampilkan fakta sosial tentang karakter tertentu 

atau kedekatan dengan kekuasaan kolonial. Denotasi ini membantu anak memahami konteks nyata 

permainan dan nilai sosial yang terlibat. Lirik-lirik tersebut menjadi media pembelajaran tentang peran 

sosial, norma, dan struktur hierarki masyarakat. Gerakan mendukung pemahaman denotatif melalui 

demonstrasi fisik dan dramatik. Interaksi anak-anak membentuk pengalaman kolektif yang nyata. 

Denotasi menjadi fondasi awal sebelum makna simbolik dan nilai karakter ditransmisikan. 

Makna konotasi lirik menyoroti kritik sosial, ambisi, dan kolusi yang tersembunyi di balik narasi 

permainan. “Ayang-ayang gung” selain menunjukkan pelukan, menandakan kolusi politik antar elite 

masa kolonial. “Ménak Ki Mas Tanu” menyimbolkan dominasi golongan ningrat, sedangkan “nu jadi 

wadana” menekankan peran pejabat lokal sebagai agen kolonial. Lirik “loba anu giruk” dan “tukang olo-

olo” menggambarkan penolakan masyarakat dan manipulasi kekuasaan. Interaksi dramatik anak 

menghidupkan konotasi tersebut, memperlihatkan ketimpangan sosial, ambisi politik, dan hubungan 

kuasa. Konotasi membentuk pemahaman kritis terhadap struktur sosial, bukan sekadar hiburan. Anak 

belajar membedakan perilaku adil dan manipulatif melalui pengalaman simbolik. Konotasi menjadi 

lapisan makna yang memperkaya pembelajaran moral dan sosial. 

Mitos dalam kakawihan berfungsi sebagai konstruksi nilai budaya yang diwariskan. Simbol, lirik, 

dan gerak menciptakan narasi kolektif tentang kekuasaan, perlawanan, dan mobilitas sosial. Mitos juga 

menanamkan pemahaman normatif mengenai kepemimpinan, solidaritas, dan etika masyarakat. Gerakan 

anak yang meniru peran tokoh sosial merepresentasikan struktur hierarki dan interaksi politik yang 

kompleks. Setiap adegan membangun pemahaman tentang hubungan pusat kuasa dan yang dikuasai. 

Simbol ini menjadi medium edukatif yang menginternalisasi nilai-nilai sosial sejak usia dini. Mitos dalam 

permainan membantu peserta memproses realitas sosial melalui narasi dramatis. Pengalaman bermain 

menjadi sarana belajar etika dan relasi sosial. 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

39 
 

Interpretant dalam semiotika Peirce muncul melalui tiga tingkat: rheme, dicent, dan argument. 

Rheme terlihat dari kesan spontan, kegembiraan, dan keterlibatan emosional anak. Dicent muncul saat 

anak dan pengamat menyadari struktur permainan, peran tokoh, dan aturan yang sistematis. Argument 

terbentuk ketika anak memahami pesan sosial, nilai etis, dan hubungan kekuasaan yang tersirat. 

Interpretasi ini menumbuhkan kemampuan refleksi, pemahaman karakter sosial, dan kesadaran akan 

norma budaya. Gerakan, lirik, dan interaksi membentuk pembelajaran konseptual tentang relasi kuasa, 

kepemimpinan, dan keadilan. Anak belajar menerapkan prinsip-prinsip sosial dalam konteks permainan. 

Interpretant menjadi hasil akhir pemaknaan yang menghubungkan pengalaman emosional dan simbolik. 

Nilai karakter kearifan lokal silih asah, silih asih, dan silih asuh terlihat jelas dalam lirik dan gerak 

permainan. Silih asah tercermin dari pembelajaran kolektif, koordinasi ritme, dan pengembangan 

kreativitas. Silih asih muncul melalui kedekatan fisik, empati, dan interaksi sosial yang hangat antar anak. 

Silih asuh diwujudkan ketika anak memimpin atau menolong teman, membimbing kolega agar partisipasi 

tetap harmonis. Lirik seperti “tukang olo-olo” atau “ngadu pipi jeung nu ompong” menjadi sarana 

pengenalan nilai moral, kritik sosial, dan etika kolektif. Gerakan berbaris, berputar, dan meniru tokoh 

sosial memperkuat internalisasi karakter. Interaksi dramatis juga mengajarkan solidaritas, toleransi, dan 

empati. Anak-anak mempraktikkan nilai karakter dalam konteks permainan yang menyenangkan dan 

edukatif. 

Permainan ayang-ayang gung menyajikan pengalaman edukatif yang menggabungkan lirik, gerak, 

simbol, dan nilai karakter secara utuh. Anak-anak belajar memahami struktur sosial, hierarki, dan relasi 

kekuasaan melalui dramatik, interaksi, dan musik. Pola permainan yang diwariskan secara turun-temurun 

mengajarkan kepemimpinan, kerja sama, dan tanggung jawab. Ikon, indeks, dan simbol memfasilitasi 

pemahaman nyata tentang hubungan sosial. Konotasi dan mitos memperkaya pemaknaan dan 

menginternalisasi nilai moral. Interpretant memungkinkan refleksi konseptual terhadap makna budaya. 

Silih asah, silih asih, dan silih asuh menjadi fondasi penguatan karakter. Permainan ini menegaskan bahwa 

warisan tradisional dapat menjadi media pendidikan karakter dan sosial yang menyeluruh. 

3. Analisis Kakawihan Tokecang 
Kakawihan Tokecang merupakan salah satu ekspresi budaya tradisional Sunda yang dikemas 

dalam permainan anak-anak, dikenal dengan istilah kaulinan barudak. Lagu ini memiliki struktur ritmis 

sederhana dan lirik yang diulang-ulang sehingga mudah diingat dan dinyanyikan bersama, menciptakan 

suasana harmonis antar pemain. Dalam dokumentasi permainan, lima anak membentuk formasi berbaris 

atau melingkar sambil menyanyikan lirik secara serempak, menunjukkan kekompakan dan kebersamaan. 

Gerakan dan vokal yang terkoordinasi tidak hanya memfasilitasi hiburan, tetapi juga menjadi sarana 

pembelajaran sosial dan motorik bagi anak-anak. Lirik awal “tokecang, tokecang” dan “balagendir tos 

blong” secara literal menggambarkan tokek dan kondisi panci yang kosong, sekaligus menjadi penanda 

ritme permainan. Kata-kata seperti “sapariuk kosong” dan “sapependil kosong” menekankan 

kekosongan pangan, mengajarkan anak untuk memahami keterbatasan dan empati sejak dini. Versi 

kontemporer menambahkan lirik seperti “aya listrik di masigit” dan “geulisna kabina-bina”, 

menunjukkan adaptasi terhadap modernitas dan nilai estetika dalam masyarakat. Melalui kombinasi lirik 

dan gerakan, permainan ini menjadi media pengembangan karakter, kesadaran sosial, dan pemahaman 

budaya lokal yang menyeluruh. 

Makna lirik Tokecang dapat dianalisis melalui lapisan denotasi, konotasi, dan mitos menurut 

Barthes, sehingga anak-anak tidak hanya menerima hiburan, tetapi juga pelajaran sosial yang tersirat. Lirik 

denotatif menggambarkan situasi sehari-hari masyarakat Sunda, termasuk jenis makanan dan kondisi 

material yang sederhana. Lirik konotatif menampilkan kritik sosial halus, seperti keterbatasan pangan, 

ketimpangan ekonomi, dan transformasi nilai akibat modernitas. Misalnya, “tokecang” sebagai gabungan 

kata tokek dan kacang melambangkan status sosial kelas bawah yang mengandalkan sumber daya 

minimal. Penambahan lirik kontemporer seperti “aya listrik di masigit” memberi gambaran modernitas 

yang masuk ke ruang spiritual. Lirik “aya istri jangkung alit, geulisna kabina-bina” menyiratkan standar 

estetika terhadap perempuan dalam masyarakat modern. Secara mitos, lagu ini membentuk ideologi 

bahwa kemiskinan dan keterbatasan merupakan bagian kehidupan yang diterima, sekaligus menekankan 

pentingnya solidaritas dan harmoni sosial. Anak-anak melalui permainan menyerap nilai-nilai ini secara 

alami, membangun pemahaman sosial yang tersusun tanpa paksaan. 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

40 
 

Gerakan permainan Tokecang menjadi medium semiotik yang mengekspresikan nilai budaya 

Sunda melalui tubuh dan interaksi. Formasi horizontal lima anak berdiri sejajar sambil menyanyi dan 

melakukan tepuk tangan ritmis mencerminkan kesetaraan dan koordinasi sosial yang harmonis. Transisi 

ke formasi tiga anak duduk dengan kepala bergerak naik-turun, sementara dua anak mengelilingi mereka, 

menandakan dinamika peran aktif–pasif dalam ruang sosial. Qualisign dalam permainan muncul sebagai 

pengalaman afektif dan emosional, ketika anak-anak merasakan kegembiraan, kelegaan, dan keterbukaan 

melalui interaksi kolektif. Sinsign terlihat pada peristiwa aktual, seperti tepukan tangan ritmis dan gerakan 

tubuh yang terjadi dalam waktu dan ruang tertentu. Legisign muncul sebagai pola permainan yang 

diwariskan secara sosial, berupa lirik, formasi, dan gerakan yang diterima secara kolektif. Anak-anak 

meniru pola ini, memahami struktur permainan, dan menanamkan nilai disiplin serta tanggung jawab 

terhadap aturan sosial. Dengan demikian, gerakan permainan sekaligus menjadi medium belajar sosial, 

motorik, dan estetis yang mendalam. 

Objek permainan Tokecang merepresentasikan kondisi sosial, budaya, dan moral melalui ikon, 

indeks, dan simbol yang hidup dalam interaksi anak-anak. Ikon muncul melalui formasi barisan 

horizontal, melambangkan kesetaraan, kebersamaan, dan harmoni sosial. Formasi tiga anak duduk dengan 

kepala naik-turun dan dua anak mengelilingi menampilkan ikon relasi kuasa, keterbatasan, dan pengaturan 

peran. Indeks tercermin dari keterkaitan gerak tubuh dan posisi anak terhadap lingkungan sosialnya, 

menandakan siapa yang aktif dan pasif dalam permainan secara langsung. Simbol muncul melalui lirik, 

formasi, dan gerakan yang merepresentasikan kondisi sosial-ekonomi masyarakat, modernitas, dan standar 

estetika kontemporer. Anak-anak belajar menafsirkan tanda-tanda ini secara kolektif, memahami makna 

simbolik, dan menginternalisasi nilai sosial. Permainan tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga sarana 

pemahaman realitas sosial dan budaya secara praktis. Semua aspek ini menunjukkan bagaimana 

permainan Tokecang menjadi medium pendidikan nilai, sosial, dan budaya yang terstruktur. 

Interpretant dalam Tokecang membentuk proses dinamis pemaknaan yang terus berkembang 

melalui rheme, dicent, dan argument. Rheme terlihat dari kesan spontan anak-anak, seperti kegembiraan 

dan antusiasme saat menyanyi atau bergerak. Dicent muncul ketika anak memahami relasi antara tanda 

dan realitas sosial, misalnya keterbatasan pangan atau pola dominasi peran dalam formasi tubuh. 

Argument muncul sebagai interpretasi konseptual, di mana permainan dimaknai sebagai representasi 

sistem sosial, nilai kolektivitas, dan struktur budaya. Anak-anak memproses informasi ini secara bertahap, 

mulai dari kesan awal hingga pemahaman konseptual. Hal ini memperlihatkan bagaimana permainan 

berfungsi sebagai medium internalisasi budaya, moral, dan sosial. Kombinasi antara lirik, gerakan, dan 

interpretasi semiotik menjadikan Tokecang sebagai pengalaman belajar yang menyeluruh. Proses 

interpretant ini membantu anak-anak memahami simbol kehidupan sehari-hari dalam konteks tradisi dan 

modernitas secara bersamaan. 

Nilai kearifan lokal silih asah, silih asih, dan silih asuh terinternalisasi secara alami dalam 

permainan Tokecang. Silih asah muncul ketika anak-anak belajar mengenali simbol kehidupan sederhana 

dan pemahaman terhadap kondisi sosial melalui lirik. Silih asih tercermin melalui empati terhadap 

keterbatasan teman, berbagi pengalaman, dan menumbuhkan rasa solidaritas. Silih asuh diterapkan 

melalui arahan atau pembimbingan orang dewasa, mengajarkan anak untuk mengikuti aturan permainan, 

menghargai teman, dan menyadari nilai-nilai moral yang terkandung dalam lirik. Gerakan melingkar dan 

tepuk tangan ritmis melatih koordinasi sosial, disiplin, dan keceriaan bersama. Lirik tentang keterbatasan 

pangan dan kekosongan periuk mengajarkan anak untuk memahami kesederhanaan, ketertiban, dan 

tanggung jawab sosial. Penambahan lirik kontemporer memperkenalkan konsep modernitas, kemajuan 

teknologi, serta konstruksi sosial terhadap perempuan. Anak-anak melalui pengalaman ini belajar 

menafsirkan nilai tradisional dan kontemporer secara bersamaan, menghubungkan budaya, moral, dan 

kognisi sosial. 

Lirik dan gerakan kontemporer Tokecang membuka ruang diskusi kritis bagi anak-anak. Lirik “aya 

listrik di masigit, caangna kamana-mana” memperkenalkan modernitas dalam konteks spiritual, 

mengajarkan anak untuk menghargai kemajuan teknologi dan memahami perubahan sosial. Lirik tentang 

perempuan, “aya istri jangkung alit, geulisna kabina-bina”, memberikan konteks estetika dan konstruksi 

sosial yang memunculkan refleksi kritis. Formasi gerak dan ekspresi wajah anak-anak mendukung 

pemahaman ini secara kinestetik dan emosional. Gerakan horizontal dan melingkar menunjukkan interaksi 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

41 
 

kolektif yang membangun empati, toleransi, dan solidaritas. Setiap anak mengalami peran aktif dan pasif, 

belajar menghargai kontribusi individu dalam kelompok. Interaksi ini mengajarkan nilai kesetaraan, kerja 

sama, dan kepedulian terhadap teman. Lirik dan gerakan bersinergi membentuk medium pendidikan sosial 

yang menyenangkan, intuitif, dan reflektif, melampaui sekadar hiburan. 

Permainan Tokecang menghadirkan pengalaman kultural yang utuh melalui kombinasi lirik, 

gerakan, dan interaksi antar anak. Qualisign muncul dari kualitas pengalaman afektif yang dirasakan anak-

anak, termasuk kegembiraan saat menyanyi, keriangan saat menepuk tangan, dan sensasi harmonis ketika 

bergerak secara serempak. Sinsign terlihat dalam kejadian aktual seperti barisan horizontal atau formasi 

tiga anak duduk dengan dua anak berjalan mengelilingi, menandakan peran aktif dan pasif yang berbeda. 

Legisign hadir sebagai pola yang diwariskan secara kolektif melalui kebiasaan bermain, lirik lagu, dan 

formasi gerakan yang konsisten. Anak-anak mengikuti aturan permainan yang telah ditanamkan oleh 

budaya tanpa harus menciptakan pola sendiri, sehingga proses belajar terjadi secara alami. Melalui ketiga 

aspek ini, permainan membentuk pengalaman belajar yang menyeluruh, mencakup afeksi, kognisi, dan 

sosial. Anak-anak merasakan kesatuan, koordinasi, dan kesenangan melalui kegiatan ini. Hal ini 

menegaskan bahwa permainan bukan sekadar hiburan, tetapi sarana internalisasi budaya Sunda yang 

mendalam. 

Objek dari permainan Tokecang merepresentasikan realitas sosial dan budaya melalui ikon, indeks, 

dan simbol yang hadir dalam lirik dan gerakan. Ikon menampilkan kesetaraan dan harmoni sosial melalui 

formasi barisan horizontal dan gerakan ritmis, sedangkan formasi tiga anak duduk dengan dua anak 

berjalan mengelilingi menunjukkan relasi kuasa dan keterbatasan pilihan. Indeks tercermin dari hubungan 

kausal antara posisi tubuh dan interaksi sosial, menandakan siapa yang aktif dan siapa yang pasif secara 

langsung. Simbol muncul dari lirik yang menyiratkan kondisi sosial-ekonomi, modernitas, dan standar 

estetika kontemporer. Anak-anak belajar menafsirkan tanda-tanda ini, menginternalisasi nilai sosial, dan 

membentuk pemahaman kolektif. Permainan ini menjadi sarana pendidikan tidak langsung, mengajarkan 

moral, empati, dan kesadaran sosial. Setiap gerakan, ekspresi wajah, dan pola ritme menjadi medium 

komunikasi budaya yang hidup.  

Interpretant dalam semiotika Peirce menegaskan proses penafsiran yang dinamis terhadap lirik dan 

gerakan. Rheme muncul sebagai kesan awal yang emosional dan spontan, misalnya kegembiraan saat 

anak-anak bernyanyi atau menepuk tangan. Dicent menjadi interpretasi faktual ketika anak memahami 

relasi tanda dengan realitas sosial, seperti keterbatasan pangan atau struktur dominasi peran dalam 

permainan. Argument muncul sebagai interpretasi konseptual yang menunjukkan sistem sosial, nilai 

kolektivitas, dan transformasi budaya yang tertanam melalui permainan. Anak-anak memproses makna ini 

secara bertahap, dari pengalaman emosional hingga pemahaman konseptual yang lebih kompleks. Proses 

interpretasi ini memungkinkan anak membangun kesadaran sosial dan moral secara reflektif. Melalui 

interpretant, Tokecang menjadi media pendidikan simbolik, sosial, dan kultural yang menyeluruh. Anak-

anak belajar tidak hanya secara fisik, tetapi juga secara kognitif dan afektif. 

Nilai silih asah tercermin ketika anak-anak mengenali simbol kehidupan sederhana melalui lirik, 

seperti “tokecang, tokecang” dan “balagendir tos blong”. Anak belajar menganalisis makna keterbatasan 

pangan, kesederhanaan hidup, dan pengalaman kolektif yang diwariskan dari generasi ke generasi. Silih 

asih muncul melalui empati terhadap kondisi teman yang mengalami keterbatasan, serta melalui 

kebersamaan dan interaksi ritmis dalam permainan. Silih asuh terinternalisasi melalui arahan orang 

dewasa dan pembiasaan mengikuti aturan permainan, mengajarkan tanggung jawab dan kesadaran moral. 

Gerakan melingkar dan tepuk tangan ritmis memperkuat koordinasi sosial, kebersamaan, dan disiplin 

kolektif. Anak-anak belajar menyatukan aspek vokal dan kinestetik dengan nilai sosial dan moral yang 

disimbolkan dalam permainan. Nilai-nilai ini membentuk karakter yang empatik, kritis, dan kolaboratif. 

Proses ini memperlihatkan bagaimana kearifan lokal dapat terinternalisasi melalui media permainan 

tradisional. 

Formasi gerak dalam Tokecang juga menegaskan pembelajaran nilai sosial melalui ikon, indeks, 

dan simbol. Formasi horizontal lima anak berdiri sejajar menandakan kesetaraan, harmoni, dan koordinasi 

dalam interaksi sosial. Formasi tiga anak duduk dengan kepala bergerak naik-turun dan dua anak berjalan 

mengelilingi menampilkan relasi kuasa, ketertiban, dan kontrol dalam ruang sosial. Gerakan ini menjadi 

ikon yang menvisualisasikan dinamika sosial secara nyata. Indeks muncul dari interaksi ruang dan peran, 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

42 
 

menandakan posisi aktif dan pasif yang dialami setiap anak. Simbol muncul dari lirik yang mengandung 

makna sosial-ekonomi, modernitas, dan estetika, yang diinternalisasi anak melalui pengalaman bermain. 

Anak-anak belajar menghargai peran individu, membangun empati, dan memahami struktur sosial melalui 

gerakan kolektif. Dengan kombinasi ini, permainan Tokecang berfungsi sebagai wahana pendidikan sosial 

dan kultural yang komprehensif. 

Lirik kontemporer memperkenalkan nuansa modernitas dan isu estetika dalam konteks budaya 

Sunda. Lirik “aya listrik di masigit, caangna kamana-mana” menunjukkan transformasi ruang spiritual 

yang dipengaruhi kemajuan teknologi. Anak-anak belajar menghargai kemajuan sambil menyadari nilai 

tradisional yang tetap relevan. Lirik “aya istri jangkung alit, geulisna kabina-bina” memperlihatkan 

konstruksi sosial terhadap perempuan, membuka ruang diskusi kritis tentang standar kecantikan. Gerakan 

dan ekspresi wajah mendukung pemahaman ini secara kinestetik dan afektif. Anak-anak belajar 

menafsirkan tanda visual, kinestetik, dan lirik secara bersamaan. Pola gerak dan formasi yang konsisten 

memperkuat pemahaman nilai sosial, solidaritas, dan empati. Semua ini menjadikan Tokecang sebagai 

media pembelajaran tradisi dan modernitas yang menyenangkan. 

Peran semiotik Peirce dalam permainan Tokecang memungkinkan anak-anak membangun 

keterampilan berpikir kritis dan kesadaran sosial secara bersamaan. Qualisign menghadirkan pengalaman 

afektif dan emosional, sedangkan sinsign memberikan realitas aktual dari gerakan dan formasi. Legisign 

menekankan aturan kolektif yang diwariskan secara budaya, membentuk kerangka normatif dalam 

permainan. Ikon, indeks, dan simbol membantu anak memahami relasi sosial, keterbatasan, dan nilai 

moral secara konkret. Rheme, dicent, dan argument memungkinkan anak menafsirkan makna dari kesan 

awal hingga konseptual. Anak-anak belajar menghubungkan pengalaman sensorik, sosial, dan simbolik 

secara integratif. Proses ini menciptakan pengalaman budaya yang mendalam, menyenangkan, dan 

reflektif. Melalui semiotika, Tokecang menjadi media pembelajaran sosial, moral, dan estetika yang 

kompleks. 

Penerapan nilai silih asah, silih asih, dan silih asuh dalam Tokecang membentuk karakter sosial 

dan emosional anak secara terpadu. Silih asah terlihat ketika anak menafsirkan simbol kehidupan 

sederhana, memahami kondisi sosial, dan berpikir kritis. Silih asih muncul melalui empati terhadap teman 

dan rasa kebersamaan yang tumbuh dari interaksi ritmis dan formasi. Silih asuh terinternalisasi melalui 

arahan orang dewasa dan pemahaman terhadap aturan serta makna lirik. Anak-anak belajar 

mengkombinasikan pengalaman motorik, vokal, dan kognitif untuk memahami nilai sosial dan moral. 

Gerakan, ekspresi wajah, dan lirik membentuk pengalaman belajar yang menyenangkan sekaligus 

reflektif. Anak-anak menginternalisasi norma budaya, nilai moral, dan kearifan lokal melalui praktik 

bermain. Permainan ini menjadi medium pendidikan yang holistik, mengintegrasikan budaya, karakter, 

dan pengalaman sosial dalam satu kegiatan. 

4. Analisis Kakawihan paciwit-ciwit lutung 
Kakawihan paciwit-ciwit lutung adalah ekspresi tradisional Sunda yang dikemas dalam permainan 

anak-anak (kaulinan barudak), menggabungkan aspek vokal dan kinestetik. Lagu ini memiliki struktur 

ritmis sederhana dengan lirik berulang, sehingga mudah diingat dan dinyanyikan bersama. Permainan 

dilakukan berkelompok, melibatkan gerakan mencubit ringan, menepuk tangan, dan berpindah posisi 

sesuai ritme lagu. Aktivitas ini tidak hanya menciptakan kesenangan, tetapi juga melatih koordinasi 

motorik halus, keseimbangan, serta kemampuan mengikuti ritme. Selain aspek fisik, permainan 

menanamkan nilai sosial melalui pergantian peran, kerja sama, dan penguatan kepercayaan antar anak. 

Kata khas dalam lirik seperti “lutung” dan “ciwit” menghubungkan anak-anak dengan alam dan 

kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, permainan ini berfungsi sebagai media hiburan sekaligus 

pendidikan karakter berbasis lokal. Interaksi yang tercipta membantu anak belajar empati, kendali emosi, 

dan pengelolaan konflik kecil dalam konteks sosial. 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

43 
 

 
Gambar 3. Salah Satu Gerakan Paciwit-ciwit Lutung 

 

Dari sisi makna lirik, analisis semiotik Barthes menunjukkan tiga lapisan: denotasi, konotasi, dan 

mitos. Secara denotatif, lirik menggambarkan aktivitas nyata seperti mencubit, bergerak ke atas, dan 

berpindah ke ujung formasi. Baris “paciwit-ciwit lutung” menampilkan aksi lembut dan simbolik, 

sementara “si lutung pindah ka luhur” dan “si lutung pindah ka tungtung” menggambarkan perpindahan 

posisi secara fisik. Pengulangan lirik memperkuat ritme, pola interaktif, dan fokus pada karakter lutung. 

Konotasi lirik menekankan dinamika sosial yang hangat, mobilitas sosial dan spiritual, serta pentingnya 

giliran. Cubitan menjadi simbol interaksi yang spontan, lucu, dan akrab, sementara perpindahan ke atas 

melambangkan pertumbuhan diri secara sosial maupun spiritual. Mitos dalam lagu ini mengajarkan nilai 

sosial melalui simbol hewan lutung, menekankan harmoni, kontinuitas, dan kesadaran giliran dalam 

interaksi kolektif. 

Dalam perspektif semiotika Peirce, representamen dibagi menjadi qualisign, sinsign, dan legisign. 

Qualisign muncul sebagai kualitas pengalaman emosional, seperti tawa, rasa penasaran, dan antisipasi, 

yang muncul bersamaan dengan ritme lagu dan gerakan tubuh. Sinsign hadir pada momen konkret 

permainan, misalnya saat hompimpa menentukan “penjaga bawah” atau aksi dramatik “pak gubrak, pak 

gubrak”. Legisign meliputi pola lirik, aturan permainan, dan norma tak tertulis yang diwariskan lintas 

generasi, membentuk kerangka sosial yang dipahami anak-anak melalui pengalaman kolektif. Ketiga jenis 

representamen ini menciptakan pengalaman belajar yang kaya, menyentuh fisik, emosi, dan norma sosial. 

Objek permainan mencakup pengalaman fisik anak-anak, interaksi sosial, dan nilai budaya yang 

dimediasi melalui permainan. Ikon terlihat dari peniruan situasi sosial nyata melalui gerakan dan ekspresi, 

seperti cubitan ringan yang meniru keusilan anak-anak sehari-hari. Indeks muncul dari hubungan kausal 

antara tindakan dan akibat, misalnya posisi tangan terendah setelah hompimpa menandai giliran mencubit. 

Simbol hadir melalui lirik, pola peran, dan gerakan kolektif, dimaknai secara konvensional, misalnya 

bagian “pak gubrak” sebagai tanda klimaks permainan. Hubungan ini memungkinkan anak-anak 

memahami nilai sosial secara langsung, emosional, dan normatif. Objek dalam permainan ini menjadi 

fondasi bagi pembelajaran nilai karakter seperti keadilan, kesabaran, dan solidaritas. 

Interpretant dalam semiotika Peirce muncul pada tiga tingkatan: rheme, dicent, dan argument. 

Rheme adalah respons emosional awal, muncul spontan ketika anak-anak mulai bermain, misalnya tawa, 

ketegangan saat hompimpa, atau antisipasi saat klimaks lagu. Dicent menunjukkan pemahaman faktual 

permainan, seperti urutan peran, aksi mencubit, dan respons terhadap ritme lagu. Argument merupakan 

interpretasi konseptual, di mana anak-anak memahami permainan sebagai medium pembelajaran sosial 

dan budaya, memaknai aturan kolektif, interaksi sosial, dan konsekuensi tindakan. Tingkatan interpretant 

ini memperlihatkan proses internalisasi makna yang kompleks, dari respons emosional spontan hingga 

refleksi nilai moral dan budaya. 

Nilai karakter kearifan lokal silih asah, silih asih, dan silih asuh hadir secara nyata dalam lirik dan 

gerakan permainan. Silih asah tercermin dari kemampuan anak memahami aturan, mengikuti ritme, dan 

memperhatikan posisi teman. Silih asih terlihat dari cubitan ringan, ekspresi wajah, dan interaksi 

nonverbal yang menumbuhkan empati dan kepekaan sosial. Silih asuh muncul dalam penerimaan giliran, 

bimbingan kolektif, serta sikap mendukung teman saat menentukan “penjaga bawah”. Lirik dan gerakan 

permainan secara bersama menginternalisasi nilai keadilan, kesabaran, koordinasi, dan tanggung jawab 

sosial. 

Gerakan fisik mendukung internalisasi nilai karakter secara konkret. Cubitan simbolik menekankan 

kedekatan dan komunikasi non-verbal. Perpindahan tangan ke atas melatih koordinasi spasial dan 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

44 
 

stimulasi kognitif, sementara perpindahan tangan ke ujung menekankan kesadaran peran dan fleksibilitas 

sosial. Hompimpa menegaskan prinsip keadilan, penerimaan peran, dan sportivitas. Pengulangan gerakan 

dan lirik memperkuat memori sosial, konsistensi, dan relasi egaliter antar pemain. Setiap siklus permainan 

menjadi sarana untuk memupuk empati, pengendalian emosi, dan kesadaran kolektif, menjadikan 

permainan sekaligus wahana pendidikan karakter yang menyenangkan. 

Aspek auditori dan ritmis turut memperkuat nilai sosial dan emosional. Ritme lagu, intonasi, dan 

perubahan nada membimbing anak menyesuaikan gerakan dan meningkatkan fokus. Suara tawa, sorak, 

dan respons spontan memberi feedback emosional yang memperkuat interaksi sosial positif. Kualitas suara 

dan tempo menciptakan suasana inklusif, di mana anak-anak belajar mendengarkan, menyesuaikan ritme, 

dan memahami pola interaksi kolektif. Dengan integrasi vokal, gerak, dan interaksi, paciwit-ciwit lutung 

berperan sebagai media holistik untuk menanamkan nilai karakter dan kecerdasan sosial secara 

menyenangkan, kreatif, dan kontekstual dalam budaya Sunda. 

4. Analisis Kakawihan Pérépét Jengkol 
Kakawihan Pérépét Jengkol merupakan salah satu bentuk ekspresi tradisional Sunda yang dikemas 

dalam permainan anak-anak atau kaulinan barudak. Lagu ini memiliki struktur ritmis sederhana dengan 

lirik yang diulang-ulang sehingga mudah diingat dan dinyanyikan bersama. Dalam praktik permainan, 

anak-anak berdiri berjejer, saling mengaitkan kaki atau tangan, dan bergerak ke kiri dan kanan mengikuti 

irama lagu. Aktivitas ini menuntut kekompakan, keseimbangan, dan koordinasi antar pemain agar tidak 

terlepas atau terjatuh. Selain sebagai hiburan, permainan ini juga mengandung nilai edukatif, seperti kerja 

sama dan saling mendukung. Lirik lagu seperti “pérépét jengkol,” “jajahéan,” “kadempét kohkol,” dan 

“jéjérétéan” menggambarkan gerakan fisik sekaligus menyiratkan nilai sosial. Kata “pérépét jengkol” 

menandakan keterikatan atau kedekatan kelompok secara simbolik. “Jajahéan” menekankan 

kegembiraan, “kadempét kohkol” menunjukkan tantangan dalam permainan, dan “jéjérétéan” 

melambangkan gerakan energik anak-anak. 

Gambar 4. Permainan Pérépét Jengkol 

Secara denotatif, lirik Pérépét Jengkol menggambarkan aktivitas fisik anak-anak dalam permainan 

tradisional Sunda. “Pérépét jengkol” menunjukkan keadaan anak-anak yang berdempetan, saling 

menggenggam atau mengaitkan kaki, sehingga membentuk formasi kompak. “Jajahéan” mencerminkan 

aktivitas bermain ringan dan bersenda gurau yang nyata. “Kadempét kohkol” menggambarkan kondisi 

terjepit secara literal saat interaksi fisik terlalu rapat. “Jéjérétéan” menandakan gerakan meloncat-loncat 

yang energik mengikuti ritme lagu. Semua makna denotatif ini bersifat konkret dan mudah diamati dalam 

dokumentasi permainan. Nilai-nilai kebersamaan dan koordinasi muncul secara langsung dari aktivitas 

fisik tersebut. Anak-anak mendapatkan pengalaman nyata tentang interaksi sosial dan keterampilan 

motorik sambil menikmati permainan. 

Makna konotatif dari lirik menekankan nilai sosial dan budaya yang lebih dalam. Kata “pérépét 

jengkol” merepresentasikan solidaritas dan kekompakan dalam kelompok. “Jajahéan” melambangkan 

kebebasan berekspresi, kreativitas, dan ruang untuk membangun empati sosial. “Kadempét kohkol” 

menandakan kemampuan menghadapi tekanan atau konflik dalam kelompok secara kolektif. “Jéjérétéan” 

menekankan semangat hidup, vitalitas, dan kemampuan beradaptasi. Semua lapisan makna ini menjadikan 

permainan sebagai media edukatif. Anak-anak belajar nilai karakter melalui interaksi yang 

menyenangkan. Kakawihan ini menyiratkan norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun melalui 

permainan. 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

45 
 

Dalam perspektif mitos, setiap lirik memuat nilai normatif yang dianggap alami dalam masyarakat 

Sunda. “Pérépét jengkol” menekankan hidup berdampingan secara kompak. “Jajahéan” menghadirkan 

mitos masa kecil yang ideal, penuh canda dan bebas dari tekanan. “Kadempét kohkol” melambangkan 

ketahanan dalam menghadapi kesulitan. “Jéjérétéan” mengandung pesan pentingnya kebahagiaan kolektif 

dan vitalitas sosial. Permainan ini dimitoskan sebagai media internalisasi nilai budaya. Anak-anak belajar 

gotong royong, solidaritas, dan adaptabilitas sejak dini. Aktivitas fisik, lirik, dan interaksi sosial menjadi 

bagian dari proses pembentukan karakter yang dianggap alamiah dalam tradisi Sunda. 

Analisis gerakan menggunakan semiotika Peirce menekankan tiga elemen utama: representamen, 

objek, dan interpretant. Representamen terdiri dari qualisign, sinsign, dan legisign. Qualisign terlihat pada 

kualitas suara nyanyian ritmis dan ceria yang menciptakan atmosfer emosional. Sinsign muncul dalam 

gerakan fisik, ikatan kaki, formasi permainan, dan nyanyian yang mengiringi permainan. Legisign terlihat 

pada aturan, pola gerak, dan fungsi sosial budaya yang dilembagakan. Semua representamen ini 

menekankan koordinasi, kerja sama, dan nilai sosial anak-anak dalam permainan. Aktivitas ini 

membentuk pemahaman nonverbal tentang pentingnya solidaritas dan keterikatan. 

Objek permainan meliputi realitas fisik dan sosial yang diamati selama bermain. Gerakan anak-

anak yang saling terikat kaki, formasi permainan, dan lagu pengiring merepresentasikan koordinasi nyata. 

Hubungan ikon terlihat pada kemiripan gerakan dengan konsep keterikatan sosial. Indeks muncul dari 

hubungan sebab-akibat antara gerakan dan hasil permainan, seperti keseimbangan yang terganggu ketika 

salah satu pemain terjatuh. Simbol muncul melalui konvensi budaya, misalnya ikatan kaki yang 

merepresentasikan gotong royong. Interpretant muncul dalam tiga tingkatan: rheme, dicent, dan 

argument. Proses interpretasi ini menekankan pembelajaran sosial, emosional, dan karakter kolektif anak-

anak. Semua elemen ini membentuk sistem tanda yang kompleks namun mudah dipahami oleh pemain 

muda. 

Nilai karakter kearifan lokal Sunda terlihat melalui konsep silih asah, silih asih, dan silih asuh. Lirik 

“pérépét jengkol” melatih koordinasi dan solidaritas fisik. “Jajahéan” memungkinkan ekspresi bebas, 

kegembiraan, dan pengembangan empati. “Kadempét kohkol” melatih kesabaran, ketangguhan, dan 

bimbingan teman sebaya. “Jéjérétéan” menumbuhkan adaptabilitas, vitalitas, dan kesadaran kolektif. 

Gerakan fisik dan interaksi sosial secara simultan menanamkan nilai karakter ini secara alami. Anak-anak 

belajar bekerja sama, menjaga teman, dan menghadapi tantangan bersama. Semua proses ini terjadi dalam 

konteks yang menyenangkan dan alami bagi peserta permainan. 

Gerakan ritmis dan serempak dalam Pérépét Jengkol mengasah keterampilan motorik sekaligus 

menanamkan kesadaran kolektif. Anak-anak menyesuaikan gerakan dengan tempo lagu dan membantu 

teman yang hampir terjatuh. Hal ini menumbuhkan empati, solidaritas, dan tanggung jawab kolektif. 

Gerakan yang mengikuti irama juga melatih koordinasi, disiplin, dan kemampuan menanggapi perubahan 

ritme. Ikatan kaki melambangkan keterhubungan dan tanggung jawab sosial. Pola gerakan yang 

meningkat kecepatan menunjukkan dinamika kehidupan sosial. Anak-anak belajar menyeimbangkan diri 

dan kelompok dalam konteks interaksi sosial yang nyata. Setiap gerakan menjadi sarana pembelajaran 

nilai sosial dan karakter. 

Interaksi dalam permainan menekankan pentingnya harmoni, adaptabilitas, dan tanggung jawab 

sosial. Saat tempo lagu meningkat, anak-anak harus bergerak lebih cepat dan terkoordinasi, 

merepresentasikan dinamika sosial yang menantang. Gerakan berulang, tertawa, dan menjaga 

keseimbangan memperkuat kesadaran kolektif tentang keterikatan antar pemain. Permainan menjadi 

miniatur sosial, di mana setiap individu memahami perannya dalam kelompok. Anak-anak 

menginternalisasi nilai solidaritas, kerja sama, dan adaptabilitas. Semua proses terjadi secara alami dan 

menyenangkan. Permainan ini mengajarkan tanggung jawab sosial, disiplin, dan empati. Aktivitas yang 

sederhana namun penuh makna ini menjadi medium edukasi karakter yang efektif dalam budaya Sunda. 

 

SIMPULAN  

Lima kakawihan kaulinan barudak Sunda seperti oray-orayan, ayang-ayang gung, tokecang, 

paciwit-ciwit lutung, dan pérépét jengkol berfungsi sebagai media hiburan sekaligus pendidikan. 

Liriknya mengandung makna literal, konotatif, dan mitos yang mengajarkan kebersamaan, 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

46 
 

solidaritas, dan norma sosial. Struktur sederhana, pengulangan bunyi, dan narasi kolektif 

menciptakan pengalaman belajar yang menyenangkan. Anak-anak mengekspresikan kegembiraan 

sambil mengembangkan empati dan kerja sama. Aktivitas bermain dan nyanyian mendorong 

koordinasi dan konsentrasi. Setiap lirik menyampaikan pesan budaya dan moral. Melalui interaksi 

fisik, anak belajar tanggung jawab kolektif. Kakawihan ini memperkuat pengalaman belajar sosial 

yang alami. Dari perspektif semiotika Peirce, kakawihan membentuk sistem tanda melalui 

representamen, objek, dan interpretant. Qualisign, sinsign, dan legisign menampilkan suara, 

gerakan, dan aturan permainan. Objek mewakili realitas fisik dan sosial, termasuk koordinasi dan 

interaksi kelompok. Interpretant hadir melalui rheme, dicent, dan argument, menekankan 

pengalaman emosional, fakta permainan, dan makna konseptual. Gerakan dan pola interaksi 

menandai keselarasan sosial dan nilai kolektif. Anak-anak belajar adaptasi, kerja sama, dan 

tanggung jawab. Lagu, gerakan, dan aturan menjadi medium pendidikan karakter. Permainan ini 

menginternalisasi norma budaya melalui pengalaman langsung. Pendekatan kearifan lokal Sunda 

menekankan nilai silih asah, silih asih, dan silih asuh dalam permainan. Gerakan menuntut 

koordinasi, saling mendukung, dan menjaga harmoni kelompok. Ritme lagu dan interaksi fisik 

menumbuhkan empati, ketahanan sosial, dan kemampuan adaptasi. Anak-anak belajar menghadapi 

tekanan sambil menjaga hubungan dengan teman. Aktivitas bermain menanamkan nilai moral dan 

sosial secara praktis. Pola gerak, nyanyian, dan interaksi emosional mendukung pembentukan 

karakter. Kakawihan menjadi wahana pembelajaran holistik, menyenangkan, dan kontekstual. 

Permainan tradisional ini memperkuat identitas budaya dan Profil Pelajar Pancasila. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Apriliani, D. (2023). Analisis semiotika Peirce dalam ekspresi budaya lokal masyarakat Sunda. 

Jurnal Bahasa dan Budaya, 15(2), 112–124. https://doi.org/10.1234/jbb.2023.15.2.112 

Barthes, R. (1977). Image, music, text (S. Heath (ed.)). Hill and Wang. 

Barthes, R. (2007). Mythologies. Hill and Wang. 

Budiyawan, H., Sukmana, E., & Kuswara, K. (2024). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Silih Asih Silih 

Asah Silih Asuh pada Cerita Rakyat" Telaga Warna". Metafora: Jurnal Pembelajaran 

Bahasa Dan Sastra, 11(2), 247-256. 

Danandjaja, J. (2002). Folklor Indonesia: Ilmu gosip, dongeng, dan lain-lain. Pustaka Utama 

Grafiti. 

Faruk. (2012). Metode penelitian sastra: Sebuah penjelajahan awal. Pustaka Pelajar. 

Hidayat, A., & Sulastri, D. (2022). Permainan tradisional dan penguatan karakter anak sekolah 

dasar. Jurnal Pendidikan Dasar, 13(2), 101–115. https://doi.org/10.26858/jpd.v13i2.34567 

Kemendikbud. (2017). Penguatan pendidikan karakter: Konsep dan pedoman. 

Kemendikbudristek. (2020). Profil Pelajar Pancasila. 

Kementerian Pendidikan  Riset, dan Teknologi, K. (2022). Profil Pelajar Pancasila sebagai 

kerangka penguatan karakter. 

Lestari, A., & Putra, H. (2019). Integrasi kearifan lokal dalam pembelajaran karakter di sekolah 

dasar. Jurnal Pendidikan Karakter, 9(1), 45–58. https://doi.org/10.21831/jpk.v9i1.2019 

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and 

responsibility. Bantam Books. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). PT Remaja Rosdakarya. 

Peirce, C. S. (1991). Peirce on signs: Writings on semiotic. University of North Carolina Press. 

Puspitasari, N. (2020). Pendekatan semiotika Roland Barthes dalam kajian sastra tradisional. 

Jurnal Ilmu Budaya, 8(3), 221–230. https://doi.org/10.25077/jib.v8i3.2020 

Rachmawati, L. (2021). Pelestarian permainan tradisional dalam konteks pendidikan karakter. 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 11(3), 233–247. 

https://doi.org/10.24832/jpk.v11i3.1789 

Respati, R., Nugraha, A., & Pratama, Y. (2024). Nilai kebersamaan dalam permainan tradisional 

anak: Analisis pendidikan karakter. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 14(1), 55–68. 

https://doi.org/10.1234/jpkb.2024.14.1.55 



Jurnal Sasindo UNPAM, Volume 13, Nomor 2, Desember, Tahun 2025 

 
 
 

47 
 

Sumayana, Y. (2021). Apresiasi cerita rakyat sebagai upaya memperkuat karakter siswa dalam 

menghadapi revolusi industri 4.0. Repository FKIP UNSAP, 21(1). 

Suryalaga, H. R. (2009). Filsafat Sunda: Silih asah, silih asih, silih asuh. Geger Sunten. 

Wedalan, A. (2010). Peperenian urang Sunda. PT Kiblat Buku Utama. 

 


