
 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 290                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

Sumpah Suci dan Keadilan Lokal: Peran Antarbudaya Tradisi Khatam 

Rayap di Bengkulu 
  

Exsan Adde1), Vidyardi Laksmono2), Ramadhani Utami Dewi3) 

Universitas Pamulang1,2,3) 

Email korespondensi:dosen03247@unpam.ac.id 

 

ABSTRAK  

 

Penelitian ini mengkaji tradisi Khatam Rayap di masyarakat Lembak, Bengkulu, sebagai praktik 

komunikasi antarbudaya yang memadukan nilai-nilai Islam dan budaya lokal dalam konteks 

penyelesaian konflik sosial. Tradisi ini melibatkan pengucapan sumpah di atas mushaf Al-Qur’an kuno 

yang diyakini sakral, disertai dengan ritual sedekah punjung kuning, dan dilaksanakan di hadapan tokoh 

adat, agama, serta pemerintah desa. Melalui pendekatan kualitatif dan metode etnografi komunikasi, 

penelitian ini mengeksplorasi makna simbolik, fungsi sosial, dan dimensi spiritual dari ritual tersebut. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Khatam Rayap bukan hanya berfungsi sebagai mekanisme 

penyelesaian sengketa, tetapi juga sebagai wahana reproduksi nilai-nilai etis, pembentukan solidaritas 

komunitas, dan penguatan identitas budaya-religius. Penggunaan mushaf sebagai simbol transendental 

mencerminkan praktik komunikasi keagamaan yang kontekstual, sementara integrasi adat dan ajaran 

Islam menunjukkan keberhasilan masyarakat dalam menegosiasikan makna dan norma secara kolektif. 

Tradisi ini menjadi contoh konkret bagaimana teks suci diinterpretasikan secara hidup dan relevan 

melalui praktik budaya yang dinamis dan bermakna secara sosial. 

 

Kata-kata Kunci: Khatam Rayap, Antarbudaya, Ritual, Keagamaan, Resolusi Konflik  
 

 

PENDAHULUAN 

 
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kenyataan bahwa Indonesia memiliki beragam adat 

dan tradisi budaya. Budaya merupakan kebiasaan yang mengandung nilai-nilai penting, sehingga 

perlu diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Generasi muda memiliki tanggung 

jawab untuk mempelajari dan melestarikan budaya guna menjaga kekayaan bangsa tetap lestari 

(Fatmawati, 2021). Di Indonesia, pelestarian budaya lokal telah menjadi isu krusial seiring 

dengan meningkatnya tekanan globalisasi. Arus globalisasi yang membawa berbagai pengaruh 

budaya asing berpotensi menggerus identitas budaya lokal apabila tidak diantisipasi secara tepat. 

Fenomena modernisasi, pertumbuhan ekonomi, dan percepatan urbanisasi kerap memicu 

transformasi mendasar pada lingkungan fisik maupun struktur sosial, yang secara tidak langsung 

turut mengancam kelestarian warisan budaya tradisional (Wulan, 2024).  

Indonesia adalah negara yang kaya akan keragaman, dengan berbagai budaya, suku, ras, 

adat istiadat, dan tradisi yang bervariasi di setiap komunitas yang ada (Widodo et al., 2023). 

Dalam masyarakat pedesaan, perpaduan antara nilai religius dan budaya lokal membentuk sistem 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 291  
 

sosial yang unik, termasuk dalam hal penyelesaian konflik dan pencarian kebenaran. Salah satu 

tradisi yang mencerminkan perpaduan tersebut adalah sumpah Khatam Rayap, sebuah praktik 

yang ditemukan di Desa Karang Baru, Provinsi Bengkulu. Tradisi ini melibatkan pengucapan 

sumpah di atas Al-Qur’an khusus oleh seseorang yang dituduh melakukan kesalahan namun 

menolak untuk mengaku (Adde et al, 2023).  

Khatam Rayab adalah Al-Quran pertama yang ditulis dengan tangan di Lembak. Al-

Quran ini digunakan oleh masyarakat untuk menyelesaikan masalah dengan cara bersumpah 

menggunakan Khatam Rayab. Kata "Rayab" dalam Bahasa Lembak berarti "meresak", yang 

menggambarkan keadaan yang tidak memiliki kebahagiaan atau kesuksesan dalam hidup. Ada 

"tetesan darah" yang dapat ditemukan di salah satu ayat Khatam Rayab jika seseorang 

bersumpah dan terbukti bersalah (Adde et al, 2023).  

Praktik sumpah Khatam Rayap bukan sekadar tindakan religius, tetapi juga merupakan 

bentuk komunikasi antarbudaya yang mencerminkan dinamika hubungan antara individu, 

komunitas, budaya, dan agama. Komunikasi ritual memainkan peran penting dalam 

memperkuat kohesi komunitas dan membangun kembali kepercayaan sosial dalam masyarakat 

tradisional dengan menumbuhkan kepercayaan bersama, meningkatkan ikatan sosial, dan 

mempromosikan perilaku kooperatif. Ritual berfungsi sebagai media untuk mengekspresikan 

nilai-nilai budaya dan kepercayaan agama, yang merupakan bagian integral dari identitas dan 

persatuan suatu komunitas. Ritual menyediakan lingkungan terstruktur tempat individu dapat 

terlibat dalam kegiatan kolektif yang memperkuat ikatan sosial dan kepercayaan. Proses ini 

difasilitasi melalui berbagai mekanisme, termasuk komunikasi simbolik, sinkronisasi sosial, 

dan transmisi penanda identitas kelompok (Pramesti Dasih et al, 2024).  

Seperti yang ditunjukkan, Teori Komunikasi[ Antarbudaya membantu menjelaskan 

pertukaran simbolik dan negosiasi makna di antara berbagai kelompok budaya. Teori 

Komunikasi Ritual menekankan fungsi ikatan sosial dan penguatan identitas dari upacara 

sumpah. Sementara itu, Teori Komunikasi Keagamaan menyoroti peran Al-Qur'an sebagai 

simbol legitimasi. Analisis Wacana Teks Suci memungkinkan interpretasi kontekstual dari 

ayat-ayat Al-Qur'an yang disinggung, dan Teori Resolusi Konflik Budaya menggambarkan 

bagaimana tradisi mengelola keharmonisan sosial dan menyelesaikan perselisihan dalam 

lingkungan multikultural. 

Penelitian ini menawarkan kebaharuan dalam kajian komunikasi antarbudaya dengan 

mengeksplorasi tradisi sumpah Khatam Rayab sebagai bentuk praktik komunikasi yang 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 292                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

menggabungkan nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Melalui pendekatan etnografi yang 

melibatkan wawancara dan observasi partisipatif, penelitian ini tidak hanya menggali 

bagaimana ritual tersebut berfungsi dalam penyelesaian konflik, tetapi juga dalam restorasi 

sosial di masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam peran komunikasi 

ritual dalam mempererat hubungan antara agama, budaya, dan kepercayaan interpersonal di 

komunitas pedesaan Indonesia, yang diharapkan memberikan wawasan baru dalam 

pemahaman dinamika sosial dan budaya di Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk 

menggali makna simbolik, fungsi sosial, dan dinamika komunikasi dalam tradisi Khatam Rayap 

di masyarakat Lembak, Bengkulu. Penelitian ini berada dalam ranah antropologi komunikasi, 

karena fokus utamanya adalah pada praktik komunikasi simbolik yang terwujud melalui ritus 

budaya dan keagamaan dalam konteks sosial masyarakat lokal. Metode ini dipilih karena 

memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap nilai-nilai budaya dan religius yang terkandung 

dalam praktik ritual. Untuk menganalisis fenomena ini, digunakan berbagai kerangka teori 

seperti Teori Komunikasi Antarbudaya, Komunikasi Ritual, Komunikasi Keagamaan, Analisis 

Wacana Teks Suci, dan Teori Resolusi Konflik Budaya guna memahami dimensi simbolik, 

performatif, dan sosial dari praktik sumpah tersebut.  

 Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam 

terhadap tokoh adat, tokoh agama, perangkat desa, pemilik mushaf, serta masyarakat yang 

terlibat, dan studi dokumentasi artefak budaya seperti mushaf dan arsip lokal. Data yang 

diperoleh dianalisis secara tematik dengan teknik reduksi, pengkodean terbuka dan axial, serta 

interpretasi kontekstual menggunakan pendekatan hermeneutika ala Nasr Hamid Abu Zayd. 

Validitas diperkuat dengan triangulasi sumber, metode, dan teori untuk memastikan keakuratan 

dan kedalaman hasil penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 
1. Komunikasi Antarbudaya 

 
Gudykunst memandang komunikasi antarbudaya sebagai bentuk pertukaran pesan 

secara langsung antara individu yang memiliki perbedaan budaya, yang berlangsung dalam 

situasi komunikasi tatap muka (Gudykunst & Kim, 1992). Stella Ting-Toomey menyampaikan 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 293  
 

bahwa komunikasi antarbudaya adalah proses di mana individu dari berbagai komunitas budaya 

bertukar simbol dan bersama-sama merundingkan makna dalam sebuah interaksi yang aktif 

(Hadiniyati et al., 2023). Kemudian Menurut Edward T. Hall, komunikasi antarbudaya adalah 

proses pertukaran pesan yang berlangsung antara individu dari latar belakang budaya yang 

berbeda, di mana makna pesan sangat dipengaruhi oleh konteks budaya, penggunaan ruang, 

dan persepsi terhadap waktu. Hall menekankan bahwa komunikasi bukan hanya sekadar 

penggunaan bahasa verbal, tetapi juga mencakup simbol, isyarat nonverbal, dan norma sosial 

yang dibentuk oleh budaya. 

Tiga tokoh penting dalam studi komunikasi antarbudaya William B. Gudykunst, Stella 

Ting-Toomey, dan Edward T. Hall menyumbangkan perspektif yang saling melengkapi dalam 

memahami proses komunikasi lintas budaya. Meskipun masing-masing tokoh menekankan 

aspek yang berbeda, ketiganya sepakat bahwa keberhasilan komunikasi antarbudaya sangat 

ditentukan oleh kemampuan individu dalam menyesuaikan diri terhadap perbedaan budaya 

yang ada. 

Teori ini juga menjelaskan bahwa keberhasilan komunikasi lintas budaya sangat 

bergantung pada kompetensi komunikasi antarbudaya (intercultural communication 

competence), yaitu kemampuan individu untuk berkomunikasi secara efektif dan tepat dengan 

orang dari budaya yang berbeda. Kompetensi ini melibatkan tiga komponen utama: 

pengetahuan budaya (cognitive), sensitivitas dan kesadaran diri (affective), serta keterampilan 

komunikasi (behavioral). Menurut Gudykunst dan Kim, komunikasi yang efektif dalam 

konteks antarbudaya membutuhkan kemampuan untuk mengelola ketidakpastian dan 

kecemasan yang muncul akibat perbedaan budaya. 

Lebih lanjut, Intercultural Communication Theory juga menjadi dasar bagi pemahaman 

tentang adaptasi budaya, negosiasi identitas, dan konflik antarbudaya. Ting-Toomey melalui 

teori face-negotiation, misalnya, menunjukkan bagaimana individu dari budaya individualistik 

dan kolektivistik menghadapi konflik secara berbeda karena nilai dan orientasi budaya yang 

berbeda. Dengan memahami teori ini, kita dapat mengurangi miskomunikasi, meningkatkan 

toleransi, dan membangun hubungan yang lebih harmonis dalam masyarakat global yang 

semakin terhubung. 

 

 

 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 294                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

2. Komunikasi Ritual 

Menurut Carey, (1989), komunikasi ritual adalah suatu bentuk komunikasi yang tidak hanya 

berfokus pada penyampaian informasi, tetapi lebih pada pemeliharaan budaya dan 

pembentukan makna bersama dalam suatu komunitas. Komunikasi dilihat sebagai upaya 

mempertahankan realitas sosial melalui partisipasi dan simbol. 

 Pandangan Carey diperkuat oleh pemikiran Geertz, (2017), seorang antropolog budaya, 

yang menekankan bahwa komunikasi dalam bentuk ritual mencerminkan cara masyarakat 

menafsirkan dunia melalui simbol-simbol yang bermakna. Melalui perspektif ini, komunikasi 

tidak berdiri sendiri, tetapi merupakan bagian dari sistem makna yang diinternalisasi oleh 

individu dalam kelompok budaya tertentu. Joshua Meyrowitz (1985) juga mengembangkan 

gagasan ini dengan menyatakan bahwa komunikasi ritual menciptakan pengalaman kolektif 

melalui media dan simbol budaya, sehingga berperan dalam membentuk struktur sosial dan 

perilaku kelompok. 

 Meyrowitz, (1986) memandang komunikasi ritual sebagai proses yang menciptakan 

pengalaman bersama dan membentuk struktur sosial melalui media serta simbol-simbol budaya 

yang dikenali secara kolektif. Dalam bukunya No Sense of Place, ia menjelaskan bahwa media 

massa tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga berfungsi sebagai wahana ritual yang 

mempertemukan individu-individu dalam satu ruang simbolik yang sama, meskipun secara 

fisik terpisah. Melalui partisipasi dalam pesan-pesan yang berulang dan bermuatan budaya, 

individu menjadi bagian dari sistem makna yang lebih besar dan turut memperkuat identitas 

kelompoknya. Oleh karena itu, komunikasi ritual menurut Meyrowitz tidak hanya membentuk 

cara orang berinteraksi, tetapi juga mengatur bagaimana masyarakat memahami peran sosial, 

norma, dan nilai budaya yang berlaku. 

 

3. Komunikasi Keagamaan 

Teori Komunikasi Keagamaan menyatakan bahwa agama berfungsi sebagai sistem komunikasi 

yang memiliki banyak sisi, yang memengaruhi dinamika individu dan masyarakat. Teori ini 

menekankan pentingnya simbol, narasi, dan praktik komunikasi dalam menyampaikan pesan-

pesan keagamaan. Bagian-bagian berikut membahas aspek-aspek inti dari teori ini (Luhmann, 

2014).  



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 295  
 

 Salah satu tokoh yang banyak dirujuk dalam kajian komunikasi agama adalah 

pandangan Peter Horsfield tentang komunikasi keagamaan menyoroti sifatnya yang beraneka 

ragam, menekankan interaksi antara doktrin, identitas, komunitas, dan pengaruh media dalam 

konteks digital. Kompleksitas ini terbukti dalam cara pesan-pesan keagamaan disebarkan dan 

diterima, melampaui batas-batas tradisional (Sousa et al., 2021).  

 Selain itu, Pandangan Quentin J. Schultze tentang komunikasi keagamaan menekankan 

sifat sakralnya, yang mengaitkan hubungan ilahi dengan integritas dan empati yang dibutuhkan 

dalam pertukaran tersebut. Pandangan ini sejalan dengan berbagai wawasan ilmiah yang 

menyoroti kekuatan transformatif komunikasi keagamaan dalam masyarakat (Ottuh & 

Jemegbe, 2020).  

 Dengan demikian, Teori Komunikasi Keagamaan menjelaskan dinamika rumit tentang 

bagaimana agama disampaikan dan bagaimana komunikasi itu sendiri mendorong persatuan, 

transformasi, dan pemeliharaan spiritual dalam masyarakat. Teori ini sangat penting dalam 

menganalisis peran media keagamaan, artikulasi proklamasi, retorika keagamaan, dan praktik 

komunikasi, terutama dalam konteks antaragama. Bagian berikut mengeksplorasi dimensi-

dimensi ini secara terperinci (Slabbert, 2022) 

 

4. Analisis Wacana Teks Suci 

 
Pendekatan Nasr Hamid Abu Zayd dalam menafsirkan Al-Qur'an menekankan interaksi 

dinamis antara teks, konteks historisnya, dan perspektif pembaca. Ia menganjurkan metode 

hermeneutika yang melampaui penafsiran tradisional, sehingga memungkinkan pemahaman 

yang lebih kaya tentang Al-Qur'an sebagai produk budaya yang dibentuk oleh lingkungan 

sosio-historisnya. Perspektif ini mendorong pembaca untuk terlibat dengan teks secara dialogis, 

mengungkap makna yang lebih dalam yang selaras dengan isu-isu kontemporer (Kasim & 

Haddade, 2022).  

 Analisis wacana Al-Qur'an mengungkap hubungan rumit antara bahasa, makna, dan 

kekuasaan dalam struktur sosial Muslim. Pendekatan ini menekankan Al-Qur'an sebagai teks 

dinamis, yang dibentuk oleh konteks sejarah, budaya lokal, dan tradisi ilmiah Islam seperti 

tafsir dan fiqh. Dengan meneliti praktik komunikasi keagamaan, peneliti dapat mengungkap 

bagaimana Al-Qur'an memengaruhi identitas Islam, melegitimasi otoritas keagamaan, dan 

mengatur hubungan sosial (Yuli Edi Z et al., 2023). 

 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 296                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

5. Teori Resolusi Konflik Budaya 

Memahami perbedaan budaya sangat penting untuk penyelesaian konflik yang efektif, seperti 

yang disorot oleh berbagai akademisi. Wawasan Edward T. Hall tentang dimensi budaya, 

seperti persepsi waktu dan komunikasi nonverbal, menggarisbawahi potensi kesalahpahaman 

dalam interaksi antarbudaya. Mengakui perbedaan ini dapat memfasilitasi komunikasi yang 

lebih lancar dan menumbuhkan keharmonisan di antara kelompok-kelompok yang berkonflik 

(Thoele, 2022). 

 Selanjutnya, Memahami aspek-aspek budaya nasional, seperti perbedaan antara 

individualisme dan kolektivisme, tingkat jarak kekuasaan, serta sikap terhadap ketidakpastian, 

sangat penting dalam mengelola konflik secara efektif. Model yang dikembangkan oleh Geert 

Hofstede menawarkan pemahaman tentang bagaimana nilai-nilai budaya tersebut 

memengaruhi cara penyelesaian konflik, sehingga mediator dapat menghargai serta 

menyesuaikan pendekatannya sesuai dengan keragaman budaya dari pihak-pihak yang 

bersengketa (Xiao, 2024).  

 Teori resolusi konflik budaya berkembang pesat berkat kontribusi sejumlah pemikir 

besar dalam studi perdamaian, komunikasi antarbudaya, dan antropologi. Salah satu tokoh 

paling berpengaruh adalah Johan Galtung, yang memperkenalkan konsep structural violence 

dalam artikelnya yang monumental Violence, Peace, and Peace Research. Galtung 

mengemukakan bahwa kekerasan tidak selalu bersifat langsung, melainkan dapat bersifat 

struktural tertanam dalam sistem sosial yang menciptakan ketimpangan (Galtung, 1969). Ia 

juga menciptakan Conflict Triangle, yang membedakan antara kekerasan langsung, struktural, 

dan kultural, serta menegaskan bahwa perdamaian sejati adalah positive peace, yaitu kondisi 

tanpa kekerasan struktural.  

 Konsep penting lain dalam resolusi konflik budaya datang dari Stella Ting-Toomey 

melalui Face Negotiation Theory, yang menjelaskan bagaimana individu dari budaya yang 

berbeda mengelola kehormatan diri (face) dalam situasi konflik. Ting-Toomey, (1988) 

menunjukkan bahwa perbedaan budaya memengaruhi gaya komunikasi dalam konflik, seperti 

budaya kolektivistik yang lebih menyukai penghindaran konflik demi menjaga harmoni sosial, 

sementara budaya individualistik lebih bersifat langsung. Teori ini menjadi pijakan dalam 

memahami dinamika komunikasi dalam konflik lintas budaya secara lebih sosiopragmatis.  

 Kontribusi antropolog Edward T. Hall sangat berpengaruh dalam memperkenalkan 

konsep high-context dan low-context cultures yang termuat dalam bukunya Beyond Culture. 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 297  
 

Menurut Hall, pp.85-105 (1976), budaya berkonteks tinggi, seperti Jepang dan Arab, 

mengandalkan komunikasi implisit dan isyarat non-verbal, sedangkan budaya berkonteks 

rendah seperti Jerman dan Amerika Serikat lebih bergantung pada ekspresi verbal eksplisit. 

Perbedaan ini sangat penting dalam pemahaman penyebab konflik budaya yang sering kali 

bersumber pada salah tafsir komunikasi. 

Selain itu, Geert Hofstede memperkenalkan kerangka kerja lintas budaya yang dikenal sebagai 

Hofstede’s Cultural Dimensions Theory. Teori ini terdiri dari enam dimensi budaya seperti 

jarak kekuasaan, individualisme, maskulinitas, penghindaran ketidakpastian, orientasi jangka 

panjang, dan indulgensi. Hofstede, (2001) menegaskan bahwa masing-masing budaya memiliki 

ciri khas nilai yang berdampak langsung pada cara mereka menangani konflik, seperti 

kecenderungan budaya kolektivistik untuk mengutamakan kepentingan kelompok dalam 

penyelesaian konflik.  

 Pendekatan yang lebih kontekstual ditawarkan oleh Kevin Avruch, yang memandang 

budaya bukan sekadar variabel, melainkan konstruksi sosial yang kompleks dan dinamis. 

Dalam bukunya Conflict Resolution: Cross-Cultural Perspectives, Avruch & Mitchell, (2013) 

menekankan pentingnya pemahaman mendalam terhadap latar belakang budaya untuk bisa 

menyusun pendekatan resolusi konflik yang tepat. Mereka menyoroti bahwa penggunaan 

metode konflik Barat secara universal sering kali gagal karena mengabaikan dinamika lokal 

dan nilai-nilai budaya komunitas yang bersangkutan.  

 Terakhir, William Ury, melalui pendekatan negosiasi kolaboratif, menawarkan strategi 

komunikasi yang produktif dalam menyelesaikan konflik. Dalam bukunya Getting Past No, 

Ury, (1993) menjelaskan pentingnya menghindari jebakan menyerang, menghindar, dan 

mengalah (three A traps), serta mendorong terciptanya solusi yang menguntungkan semua 

pihak. Pendekatannya yang humanis sangat relevan untuk diterapkan dalam situasi konflik 

lintas budaya yang membutuhkan kompromi dan pemahaman bersama. 

6. Tradisi Khatam Rayap sebagai Praktik Budaya Lokal 

Tradisi Khatam Rayap merupakan salah satu bentuk praktik budaya lokal yang unik dan 

sarat dengan nilai-nilai religius serta sosial, yang berkembang di kalangan masyarakat Lembak, 

khususnya di Desa Merantau, Provinsi Bengkulu. Tradisi ini dilakukan sebagai bentuk 

penyelesaian konflik yang tidak berhasil diselesaikan melalui jalur musyawarah kekeluargaan 

atau hukum formal, seperti kasus pencurian dan sengketa tanah. Pelaksanaan ritual ini 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 298                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

melibatkan penggunaan mushaf Khatam Rayap, yakni mushaf Al-Qur’an tua yang diyakini 

ditulis oleh wali pada masa lalu, sebagai pusat prosesi sumpah (Adde et al., 2023). Proses 

sumpah atau bekhatam dilakukan dengan cara meletakkan mushaf tersebut di atas kepala 

sembari mengucapkan sumpah di hadapan para pemuka adat, tokoh agama, dan pemerintah 

desa (Burhan Nawi, 2025). Sebelum prosesi dilakukan, kedua belah pihak yang bersengketa 

diwajibkan untuk menyiapkan sedekah punjung kuning, sebuah bentuk sesaji lokal, serta 

menyerahkan mahar sebesar 1,5 juta rupiah yang sebagian hasilnya diwakafkan untuk masjid 

atau bantuan sosial bagi fakir miskin (Hur, 2025). 

Sejarah Khatam Rayap sendiri berakar pada masa masuknya Islam ke wilayah Lembak 

pada abad ke-18, yang dibawa oleh seorang ulama bernama Syekh Jalaludin dari Kerinci. 

Dalam upayanya menyebarkan Islam, Syekh Jalaludin tidak menentang adat yang sudah ada, 

melainkan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan masyarakat melalui 

pendekatan budaya, termasuk melalui kegiatan sabung ayam dan sedekah punjung kuning. 

Mushaf Khatam Rayap kemudian menjadi pusat pendidikan agama dan simbol penyebaran 

Islam di kawasan tersebut. Keberadaan mushaf ini diwariskan secara turun-temurun kepada 

keturunan laki-laki tertua sebagai bentuk warisan spiritual dan simbol otoritas moral dalam 

masyarakat. Sementara itu, perempuan dari garis keturunan tersebut menyimpan Kitab Yasin 

sebagai bagian dari ritual domestik yang juga dihormati (Ilmi Hartati Arles, 2020).  

Penggunaan Al-Qur’an dalam tradisi ini tidak hanya menekankan sisi ritual keagamaan, 

tetapi juga merepresentasikan sarana sakral dalam memperkuat komitmen sosial dan spiritual. 

Mushaf Khatam Rayap dianggap sebagai representasi langsung dari pengawasan Tuhan atas 

perilaku manusia, sehingga setiap janji atau sumpah yang diucapkan di hadapannya memiliki 

konsekuensi spiritual yang serius. Dalam proses pelafalan sumpah, kehadiran mushaf itu sendiri 

meskipun tidak selalu disertai pembacaan ayat secara lengkap memiliki kekuatan simbolik yang 

mendalam. Hal ini sejalan dengan teori religious communication yang menjelaskan bahwa 

simbol religius tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga memperkuat komitmen moral 

dalam komunitas.  

Terdapat keyakinan mendalam di kalangan masyarakat bahwa sumpah palsu atas 

mushaf Khatam Rayap akan mendatangkan konsekuensi spiritual yang nyata. Salah satu tanda 

paling terkenal adalah munculnya “tetesan darah” secara gaib pada halaman mushaf sebagai 

bukti bahwa seseorang telah berdusta (Adde et al., 2023). Kejadian ini dipercaya tidak hanya 

membawa kesialan bagi pelaku, tetapi juga akan berdampak pada keturunannya hingga tujuh 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 299  
 

generasi, seperti hilangnya rezeki, kehormatan, atau keberkahan dalam hidup. Kepercayaan ini 

menjadi mekanisme pengendalian sosial yang sangat efektif karena menanamkan rasa takut 

akan hukuman ilahi dan sosial secara bersamaan. Dalam konteks ini, tradisi Khatam Rayap 

mencerminkan sinergi antara hukum adat dan kepercayaan religius yang bersifat sakral, serta 

membentuk sistem keadilan lokal yang dipercaya lebih ampuh dan bermakna dibanding 

mekanisme hukum formal modern.  

Dengan demikian, Khatam Rayap bukan sekadar ritual keagamaan atau adat, tetapi telah 

menjelma menjadi institusi sosial yang merekatkan tatanan masyarakat melalui perpaduan 

antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Fungsi simbolik mushaf sebagai pengikat moral dan 

spiritual komunitas, serta pengelolaan sumber daya sosial seperti wakaf dan sedekah punjung 

kuning, menunjukkan bahwa tradisi ini tidak hanya sakral secara religius, tetapi juga berdaya 

guna dalam memperkuat kohesi sosial, menyelesaikan konflik, dan mempertahankan harmoni 

antarwarga. Tradisi ini menjadi bukti hidup bagaimana warisan budaya lokal dapat 

mengintegrasikan sistem nilai religius dan sosial dalam kerangka komunikasi ritual yang efektif 

dan bermakna dalam kehidupan masyarakat pedesaan Indonesia. 

7. Pertukaran Simbol Antarbudaya 

Tradisi Khatam Rayap mencerminkan praktik komunikasi antarbudaya yang kompleks dan 

dinamis, di mana terjadi pertukaran simbol antara nilai-nilai budaya lokal masyarakat Lembak 

dengan ajaran Islam. Berdasarkan Intercultural Communication Theory dari William B. 

Gudykunst dan Stella Ting-Toomey, komunikasi antarbudaya tidak sekadar pertukaran pesan 

verbal, tetapi juga mencakup proses negosiasi makna melalui simbol dan konteks budaya yang 

berbeda . Dalam konteks Khatam Rayap, budaya lokal Lembak yang kaya dengan simbolisme 

adat seperti sedekah punjung kuning, musyawarah kekeluargaan, dan sistem kekerabatan 

bertemu dengan simbol dan nilai-nilai Islam seperti mushaf Al-Qur’an, sumpah atas nama 

Tuhan, dan kepercayaan pada keadilan ilahiah. Interaksi ini tidak berlangsung secara 

konfrontatif, melainkan harmonis dan sinergis, menghasilkan bentuk baru komunikasi simbolik 

yang diterima secara kolektif oleh masyarakat.  

 Salah satu bentuk pertukaran simbol yang paling nyata adalah penyatuan antara simbol 

keagamaan berupa mushaf Al-Qur’an dengan elemen adat lokal seperti sedekah punjung 

kuning. Mushaf Khatam Rayap dalam tradisi ini tidak hanya menjadi media pengesahan 

sumpah secara spiritual, tetapi juga menjadi pusat otoritas moral dan sosial dalam penyelesaian 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 300                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

konflik. Di sisi lain, sedekah punjung kuning yang mengandung makna syukur, tolak bala, dan 

solidaritas social menguatkan aspek komunitarian dari tradisi ini. Penggabungan dua simbol ini 

menunjukkan bahwa masyarakat Lembak tidak melihat agama dan adat sebagai entitas yang 

terpisah, melainkan saling melengkapi. Simbol religius tidak diadopsi secara literal, tetapi 

diberi makna baru yang sesuai dengan kebutuhan dan nilai-nilai lokal, sehingga memperkuat 

identitas kolektif komunitas.  

 Proses integrasi ini mencerminkan negosiasi makna antarbudaya, di mana simbol-

simbol keagamaan dan budaya lokal bertransformasi dalam ruang komunikasi yang inklusif. 

Gudykunst dan Ting-Toomey menekankan bahwa keberhasilan komunikasi antarbudaya 

terletak pada kemampuan komunitas dalam mengelola perbedaan dan menciptakan pemahaman 

bersama melalui simbol-simbol yang dapat diterima kedua belah pihak. Dalam tradisi Khatam 

Rayap, hal ini terlihat dari diterimanya praktik sumpah menggunakan mushaf Al-Qur’an dalam 

sistem sosial adat Lembak, serta penyesuaian ritual Islam dengan tradisi sedekah punjung 

kuning. Makna yang dihasilkan bukan semata-mata berasal dari ajaran Islam atau adat, tetapi 

merupakan hasil konstruksi kolektif yang mencerminkan nilai-nilai kejujuran, tanggung jawab, 

dan keharmonisan sosial yang dijunjung tinggi oleh masyarakat. Tradisi ini menjadi ruang 

negosiasi kultural yang hidup, di mana simbol berperan sebagai jembatan komunikasi 

antarbudaya dan identitas lokal. 

8. Fungsi Ritual dalam Komunikasi 

Tradisi Khatam Rayap dapat dianalisis secara mendalam melalui lensa Ritual Communication 

Theory, sebagaimana dikemukakan oleh Joshua Meyrowitz, James Carey, dan Clifford Geertz. 

Teori ini berpandangan bahwa komunikasi dalam bentuk ritual tidak hanya menyampaikan 

informasi, melainkan juga membentuk dan memelihara struktur sosial serta makna budaya yang 

dianut bersama. Dalam konteks masyarakat Lembak, ritual Khatam Rayap memainkan peran 

penting dalam memperkuat identitas kolektif dan solidaritas komunitas. Ketika individu yang 

bersengketa secara publik melafalkan sumpah dengan meletakkan mushaf Khatam Rayap di 

atas kepala, tindakan tersebut tidak hanya bersifat individual, melainkan merupakan ekspresi 

komitmen terhadap nilai-nilai bersama yang menyatukan masyarakat. Proses ini menegaskan 

kesetiaan pada adat, agama, dan keharmonisan sosial yang menjadi landasan hidup komunitas 

Lembak.  



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 301  
 

 Ritual ini juga berfungsi sebagai arena tempat masyarakat memelihara hubungan sosial 

dan menciptakan makna kolektif yang terus diperbarui. Partisipasi berbagai elemen masyarakat, 

mulai dari pemuka adat, tokoh agama, hingga aparat pemerintah desa, menciptakan struktur 

ritual yang inklusif dan menyatukan seluruh elemen dalam satu sistem komunikasi simbolik. 

Seperti dijelaskan Meyrowitz (1985), ritual semacam ini menghasilkan pengalaman bersama 

yang mengikat secara emosional dan simbolik, memperkuat rasa kebersamaan, serta 

memperjelas batas antara benar dan salah dalam ranah moral dan sosial. Dengan kata lain, 

Khatam Rayap bukan hanya media penyelesaian konflik, melainkan juga medium untuk 

merawat kohesi sosial melalui pembentukan makna yang disepakati oleh semua pihak.  

 Lebih jauh lagi, ritual ini memiliki kekuatan untuk memperkuat komitmen spiritual dan 

sosial para pelakunya. Prosesi sumpah di hadapan mushaf Khatam Rayap yang diyakini sakral 

melibatkan dimensi religius yang mendalam. Keyakinan bahwa sumpah palsu akan 

mendatangkan kutukan spiritual hingga tujuh keturunan membuat ritual ini memiliki efek 

pencegahan moral yang kuat. Secara bersamaan, keterlibatan social dalam bentuk sedekah 

punjung kuning, partisipasi komunitas, dan pengawasan public menjadi sarana untuk 

meneguhkan nilai tanggung jawab dan kejujuran. Dalam hal ini, ritual Khatam Rayap tidak 

hanya melibatkan komunikasi verbal, tetapi juga tindakan performatif yang mempertegas 

kembali norma, nilai, dan identitas masyarakat yang hidup dan dinamis.  

 Selain memperkuat hubungan sosial horizontal, Khatam Rayap juga memperkuat 

struktur sosial dan hubungan kekuasaan di masyarakat. Hadirnya pemuka adat, tokoh agama, 

dan pemerintah desa sebagai saksi dan pengatur jalannya ritual memberikan legitimasi formal 

dan simbolik terhadap prosesi tersebut. Peran mereka bukan hanya sebagai fasilitator, tetapi 

juga sebagai penjaga moral dan stabilitas sosial. Dalam perspektif teori komunikasi ritual, 

keterlibatan elite lokal ini memperlihatkan bagaimana komunikasi simbolik melalui ritual 

dipakai untuk menegakkan tatanan sosial, membatasi kekacauan, dan memperjelas posisi kuasa 

dalam komunitas. Dengan demikian, Khatam Rayap berfungsi sebagai instrumen regulatif yang 

mengatur ulang struktur kekuasaan dan memperkuat legitimasi sosial, menjadikan ritual ini 

sebagai wahana utama dalam pemeliharaan ketertiban dan kesatuan masyarakat Lembak. 

9. Komunikasi Keagamaan 

Tradisi Khatam Rayap secara esensial merupakan bentuk nyata dari komunikasi keagamaan, di 

mana Al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai teks suci yang dibaca, tetapi juga sebagai pusat 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 302                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

simbolik dan spiritual dalam ritual sumpah. Dalam kerangka Religious Communication Theory, 

sebagaimana dijelaskan oleh Peter Horsfield dan Quentin J. Schultze, agama bukan sekadar 

sistem kepercayaan, tetapi juga sistem komunikasi yang menyampaikan nilai-nilai ilahiah 

melalui simbol, narasi, dan ritus yang terintegrasi dalam kehidupan sosial. Dalam tradisi ini, 

Al-Qur’an digunakan dalam bentuk mushaf Khatam Rayap yang ditempatkan di atas kepala 

oleh pihak yang bersumpah, sebagai wujud pengakuan bahwa segala ucapan dan tindakan 

berada di bawah pengawasan langsung Tuhan. Simbol ini mengonstruksikan hubungan 

transendental antara manusia dengan Allah, menjadikan ritual sumpah sebagai bentuk dialog 

spiritual yang penuh kesakralan dan tanggung jawab moral.  

 Mushaf Khatam Rayap berfungsi bukan hanya sebagai kitab fisik, tetapi sebagai simbol 

transendental yang menyampaikan pesan-pesan moral dan spiritual kepada komunitas. 

Keberadaan mushaf ini diyakini membawa kekuatan ilahiah, sehingga tidak hanya menjadi 

bukti fisik dalam proses hukum adat, tetapi juga menjadi “saksi gaib” atas setiap ucapan yang 

disampaikan. Dalam pandangan Schultze, komunikasi keagamaan bersifat performative ia tidak 

hanya memberi informasi tetapi juga mengubah perilaku dan kesadaran kolektif. Hal ini terlihat 

dalam dampak psikologis dan sosial dari sumpah palsu atas mushaf, yang menurut kepercayaan 

lokal akan memunculkan tetesan darah sebagai pertanda dusta, sekaligus mendatangkan 

kemalangan spiritual hingga tujuh keturunan. “Kalau yang bersumpah bohong, darah itu bisa 

muncul di halaman mushaf. Kami pernah lihat sendiri, dan hidupnya memang jadi susah,” ujar 

seorang tokoh adat di Karang Baru (Wawancara, 2025). Fungsi simbolik mushaf ini 

memperkuat legitimasi moral tradisi tersebut dan menginternalisasi rasa takut serta hormat 

terhadap nilai kejujuran di dalam masyarakat.  

 Isi komunikasi etis yang terkandung dalam tradisi Khatam Rayap sangat kuat dan 

langsung: menuntut kejujuran, tanggung jawab pribadi, serta kesadaran atas akibat spiritual dari 

kebohongan. Pesan ini tidak disampaikan melalui ceramah atau khutbah, tetapi melalui ritus 

simbolik yang menyentuh ranah afektif dan sosial masyarakat. Penempatan mushaf di atas 

kepala saat bersumpah mengisyaratkan penundukan diri secara total kepada kebenaran Ilahi, 

sekaligus menjadi pengingat bahwa pelanggaran terhadap sumpah bukan hanya urusan 

duniawi, tetapi juga berdampak pada nasib akhirat dan kehidupan generasi keturunan. Dalam 

konteks ini, tradisi tersebut menciptakan bentuk komunikasi etis yang tidak menggurui, tetapi 

mengakar dalam struktur budaya dan keyakinan lokal. 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 303  
 

 Nilai-nilai keagamaan dalam Khatam Rayap disampaikan secara kontekstual dan sesuai 

dengan kondisi sosial masyarakat Lembak. Melalui media simbolik seperti mushaf dan sedekah 

punjung kuning, pesan religius disampaikan dalam bentuk yang dapat diterima, dimaknai, dan 

dijalani oleh masyarakat pedesaan. Ini selaras dengan gagasan Peter Horsfield tentang 

fleksibilitas komunikasi keagamaan dalam menyesuaikan pesan dengan realitas sosiokultural 

yang dihadapi audiensnya. Tradisi ini membuktikan bahwa penyampaian nilai-nilai Islam tidak 

harus melalui doktrin verbal, tetapi bisa melalui tindakan simbolik yang menyentuh kehidupan 

nyata masyarakat. Dengan demikian, Khatam Rayap menjadi media komunikasi religius yang 

hidup, yang tidak hanya menjaga hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga 

membentuk relasi horizontal dalam masyarakat yang berdasarkan nilai keadilan, kejujuran, dan 

keharmonisan sosial. 

10. Penafsiran Teks Suci 

Dalam tradisi Khatam Rayap, penafsiran terhadap Al-Qur’an tidak dilakukan secara literal atau 

tekstual semata, melainkan melalui pendekatan yang kontekstual dan praksis, sebagaimana 

ditekankan dalam Analisis Wacana Teks Suci oleh Nasr Hamid Abu Zayd. Menurut Abu Zayd, 

teks suci seperti Al-Qur’an harus dipahami dalam kaitannya dengan dinamika sosial, sejarah, 

dan budaya yang melingkupinya. Hal ini tercermin jelas dalam praktik Khatam Rayap, di mana 

mushaf Al-Qur’an tidak dijadikan semata objek bacaan dalam arti sempit, tetapi dimaknai 

melalui tindakan ritual dan budaya yang berkembang di masyarakat Lembak. Fungsi Al-Qur’an 

dalam konteks ini bukan sebagai teks pasif yang dihafal, melainkan sebagai entitas aktif yang 

"hidup" dalam ritus sumpah dan dipercaya memiliki daya spiritual serta legitimasi sosial dalam 

penyelesaian konflik.  

 Penafsiran makna ayat-ayat suci dan simbol-simbol keagamaan dalam tradisi ini 

berlangsung melalui proses adaptasi dengan nilai-nilai lokal serta kebutuhan sosial masyarakat. 

Masyarakat Lembak tidak memaksakan makna harfiah dari Al-Qur’an ke dalam realitas 

mereka, tetapi justru menyesuaikannya agar pesan-pesan ilahiah dapat diterima dan dijalankan 

secara relevan. Misalnya, penggunaan mushaf Khatam Rayap sebagai pusat sumpah, meski 

tidak disertai pembacaan ayat secara eksplisit, tetap dipahami sebagai bentuk manifestasi 

pengawasan Tuhan. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan keadilan tidak 

diturunkan langsung dari tafsir tekstual, tetapi dibentuk dari interaksi antara pemaknaan religius 

dan sistem nilai adat yang sudah mapan dalam komunitas.  



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 304                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

 Lebih jauh, praktik ritual seperti sumpah di atas mushaf dan sedekah punjung kuning 

menjadi medium di mana teks suci "hidup" dan menjalankan fungsi sosialnya. Sebagaimana 

ditegaskan Abu Zayd, teks suci hanya memperoleh maknanya dalam konteks penggunaan dan 

interpretasi oleh komunitas yang menghayatinya. Dalam Khatam Rayap, mushaf Al-Qur’an 

bukan hanya representasi wahyu, tetapi juga alat kontrol sosial dan media penyelesaian konflik 

yang diterima luas oleh masyarakat. Ritual ini menjadikan kitab suci sebagai bagian dari sistem 

sosial yang aktif bukan hanya dibaca, tetapi dirasakan, dihormati, dan dijalankan sebagai 

pedoman hidup yang terikat pada konteks budaya lokal. Melalui integrasi ini, tradisi Khatam 

Rayap menghadirkan sebuah contoh konkret bagaimana Al-Qur’an dihidupkan dalam ruang 

budaya, sehingga makna keagamaannya menjadi fungsional dan kontekstual. 

11. Resolusi Konflik Budaya 

Tradisi sumpah Khatam Rayap berperan sentral sebagai mekanisme resolusi konflik budaya di 

masyarakat Lembak. Dalam kerangka Cultural Conflict Resolution Theory, sebagaimana 

dijelaskan oleh Edward T. Hall dan Geert Hofstede, penyelesaian konflik yang efektif dalam 

masyarakat multikultural harus mempertimbangkan nilai-nilai budaya lokal, persepsi terhadap 

otoritas, serta cara masyarakat memaknai kebenaran dan keharmonisan. Dalam tradisi Khatam 

Rayap, penyelesaian konflik tidak dilakukan melalui jalur hukum formal yang cenderung 

individualistik dan legalistik, tetapi melalui jalur spiritual dan kolektif yang mengakar kuat dalam 

budaya lokal. Sumpah atas mushaf Khatam Rayap menjadi jalan terakhir yang dijalani secara 

serius oleh pihak-pihak yang bersengketa untuk mengakhiri konflik, sekaligus menunjukkan 

bahwa penyelesaian yang berbasis pada nilai moral, adat, dan agama seringkali lebih efektif dan 

diterima dalam komunitas tradisional. 

 Sumpah ini bukan sekadar bentuk pernyataan, melainkan instrumen sosial yang 

menegaskan komitmen moral dan tanggung jawab publik. Dengan bersumpah di hadapan mushaf 

Al-Qur’an, pemuka adat, tokoh agama, dan pemerintah desa, seseorang mengikat dirinya pada 

janji yang tidak hanya disaksikan oleh manusia, tetapi juga oleh Tuhan. Dalam kerangka ini, 

sumpah Khatam Rayap berfungsi untuk mencegah pengkhianatan, memperkuat rasa takut 

terhadap konsekuensi spiritual, serta meredam konflik yang berpotensi berkembang menjadi 

perpecahan sosial. Hal ini sesuai dengan gagasan Hofstede bahwa budaya kolektivistik seperti 

masyarakat Lembak lebih mengutamakan harmoni kelompok dan menyukai pendekatan 

penyelesaian yang menekankan kesepakatan dan rasa malu daripada konfrontasi terbuka.  



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 305  
 

 Konsekuensi spiritual dari pelanggaran sumpah dalam tradisi ini sangat serius. Diyakini 

bahwa orang yang berdusta di bawah sumpah Khatam Rayap akan mengalami kemalangan 

seperti munculnya tetesan darah gaib di mushaf, serta kehilangan kemakmuran yang dapat 

menimpa hingga tujuh keturunan. Kepercayaan ini membentuk tekanan moral yang sangat kuat, 

menciptakan efek jera, dan menjadi pendorong bagi individu untuk berlaku jujur. Dalam 

perspektif Face-Negotiation Theory dari Ting-Toomey, mekanisme ini juga menjaga "wajah 

sosial" pelaku agar tetap utuh di mata komunitas, sehingga ritual sumpah tidak hanya bersifat 

religius, tetapi juga sosiopragmatis dan preventif terhadap disintegrasi sosial.  

 Lebih jauh, keberhasilan Khatam Rayap sebagai bentuk resolusi konflik budaya terletak 

pada kemampuannya mengintegrasikan norma agama dengan adat istiadat setempat secara 

harmonis. Mushaf Al-Qur’an sebagai simbol kebenaran dan sumpah sebagai representasi 

keimanan diintegrasikan secara utuh dengan praktik sedekah punjung kuning, struktur 

musyawarah, dan peran tokoh adat dalam proses penyelesaian. Tradisi ini menunjukkan bahwa 

penyelesaian konflik tidak harus meniru model Barat yang kaku, tetapi bisa dijalankan melalui 

pendekatan kultural yang menghormati kearifan lokal. Dengan begitu, Khatam Rayap tidak 

hanya menjadi cara menyelesaikan sengketa, tetapi juga sarana untuk memulihkan relasi sosial, 

memperkuat legitimasi kolektif, dan menjaga kesejahteraan bersama secara berkelanjutan. 

 

SIMPULAN 

 
Tradisi Khatam Rayap di masyarakat Lembak, Bengkulu, merupakan bentuk komunikasi 

keagamaan dan budaya yang kompleks, di mana nilai-nilai religius, etis, dan sosial terjalin dalam 

sebuah sistem simbolik yang hidup dan bermakna. Melalui penggunaan mushaf sebagai pusat 

ritual sumpah, masyarakat tidak hanya menjalin relasi spiritual dengan Tuhan, tetapi juga 

membentuk mekanisme sosial untuk menegakkan kejujuran, tanggung jawab, dan kehormatan. 

Pelibatan tokoh adat, agama, dan pemerintah dalam pelaksanaan sumpah serta ritual sedekah 

punjung kuning menunjukkan legitimasi tradisi ini sebagai instrumen resolusi konflik yang 

efektif dan berakar kuat dalam budaya lokal. Pendekatan hermeneutika kontekstual 

memungkinkan tradisi ini dimaknai sebagai bentuk tafsir sosial terhadap ajaran Al-Qur’an, yang 

kontekstual dan adaptif terhadap realitas masyarakat. Dengan demikian, Khatam Rayap menjadi 

praktik komunikasi interkultural yang merekatkan identitas kolektif dan menjaga kohesi sosial, 

serta membuka ruang penting bagi pengembangan studi lintas disiplin antara komunikasi, 

antropologi, dan Islam budaya di Indonesia. 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Page | 306                              Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adde, E., Arles, I. H., & Rifa’i, A. (2023). Tradisi Khatam Rayab Perspektif Islam. An-Nida : 

 Jurnal Komunikasi Islam, 14(2), 139–148. https://doi.org/10.34001/an-nida.v14i2.4097 

Avruch, K., & Mitchell, C. (2013). Conflict resolution and human needs. Routledge London. 

Burhan Nawi. (2025). Wawancara. 

Carey, J. W. (1989). Communication as Culture: Essays on Media and Society. Society. Boston: 

 Unwin Hyman, P15. 

Fatmawati, E. (2021). Strategies to grow a proud attitude towards Indonesian cultural diversity. 

 Linguistics and Culture Review, 810–820. 

Galtung, J. (1969). Violence, peace, and peace research. Journal of Peace Research, 6(3), 167–

 191. 

Geertz, C. (2017). The interpretation of cultures. Basic books. 

Gudykunst, W. B., & Kim, Y. Y. (1992). Communicating with strangers: An approach to 

 intercultural communication (Vol. 19). McGraw-Hill New York. 

Hadiniyati, G., Annisa, D. T., Nugroho, C., & Lestari, D. M. (2023). Gegar Budaya Mahasiswa 

 Indonesia dalam Komunikasi Antarbudaya di Luar Negeri. Jurnal Pekommas, 8(2), 

 217–230. 

Hall, E. T. (1976). Beyond culture. Garden City. 

Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions and 

 organizations across nations. Sage publications. 

Hur. (2025). Wawancara. 

Ilmi Hartati Arles. (2020). Makna Simbolik Tradisi Khatam Rayab Relevansi dengan 

 Pendidikan Islam di Lembak Kecamatan Padang Ulak Tanding Rejang Lebong. Institut 

 Agama Islam Negeri Curup. 

Kasim, M. Y., & Haddade, H. (2022). Understanding Text and Context for Productive Reading: 

 an Analysis of Abu Zaid’s Hermeneutics of the Qur’an. Addin, 15(2), 153. 

 https://doi.org/10.21043/addin.v15i2.10765 

Luhmann, N. (2014). La religion comme communication Niklas Luhmann La religion comme 

 communication. 

Meyrowitz, J. (1986). No sense of place: The impact of electronic media on social behavior. 

 Oxford University Press. 

Ottuh, P. O. O., & Jemegbe, M. O. (2020). Communication in Religion and Its Integrative 

 Implications for Society. PINISI Discretion Review, 4(1), 1. 

 https://doi.org/10.26858/pdr.v4i1.14524 

Pramesti Dasih, I. G. A. R., Raka Asmariani, A. A., & Prameswara Padawati Indraswari, I. G. 

 A. D. (2024). Tradition of Mejaga-Jaga: Ritual Communication and Percejaga-Jaga: 

 Rituaeptions in Menyamabraya. International Journal of Social Science Humanity & 

 Management Research, 3(02), 202–207. 

 https://doi.org/10.58806/ijsshmr.2024.v3i2n05 



 

 
___________________________________________________________________________________________ 
JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN                 p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456 
 

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni  2025                             Page | 307  
 

Slabbert, A. (2022). investigation of the concept Religious Communication. Communicare: 

 Journal for Communication Studies in Africa, 12(2), 44–60. 

 https://doi.org/10.36615/jcsa.v12i2.2003 

Sousa, M. T. de, Tudor, M.-A., & Evolvi, G. (2021). Media, Religion and Religiosity in the 

 Digital Age. Tropos: Comunicacao, Sociedade e Cultura, 10(1), 1–14. 

 https://orcid.org/0000-0003-1458-8952. 

Thoele, C. D. (2022). Understanding Culture to Resolve Conflict: An Introduction of the A

 DVANCE Through ConflictTM Model. De Gruyter Handbook of Organizational 

 Conflict Management, 71. 

Ting-Toomey, S. (1988). A face negotiation theory. Theory and Intercultural Communication, 

47–92. 

Ury, W. (1993). Getting past no: Negotiating in difficult situations. Bantam. 

Widodo, S., Idayati, S. R., Sinaga, R. M., Adha, M. M., & Gadeng, A. N. (2023). “ Tradisi 

 Sedaduwaian”: Budaya Pernikahan Tradisional Saibatin Lampung. JPG (Jurnal 

 Pendidikan Geografi), 10(1). 

Wulan, A. (2024). Peran Desain Vernakular dalam Pelestarian Budaya Lokal di Indonesia. 

 Circle Archive, 1(6). 

Xiao, L. (2024). Analysis of French Cultural Patterns: Based on Hofstede and Minkov’s 

 Theories. Journal of Education and Educational Research, 9, 328–334. 

 https://doi.org/10.54097/cbbmew69 

Yuli Edi Z, M. K. H., Basirun, B., Ajepri, F., & Jemain, Z. (2023). Pendekatan Tektual 

 Kontekstual dan Hemenuetika dalam Penafsiran Al-Qur’an. DIMAR: Jurnal 

 Pendidikan Islam, 4(2), 259–280. https://doi.org/10.58577/dimar.v4i2.89 

 

 

 

 

 


