JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Sumpah Suci dan Keadilan Lokal: Peran Antarbudaya Tradisi Khatam
Rayap di Bengkulu

Exsan Adde?, Vidyardi Laksmono?, Ramadhani Utami Dewi®
Universitas Pamulang'?%)
Email korespondensi:dosen03247@unpam.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji tradisi Khatam Rayap di masyarakat Lembak, Bengkulu, sebagai praktik
komunikasi antarbudaya yang memadukan nilai-nilai Islam dan budaya lokal dalam konteks
penyelesaian konflik sosial. Tradisi ini melibatkan pengucapan sumpah di atas mushaf Al-Qur’an kuno
yang diyakini sakral, disertai dengan ritual sedekah punjung kuning, dan dilaksanakan di hadapan tokoh
adat, agama, serta pemerintah desa. Melalui pendekatan kualitatif dan metode etnografi komunikasi,
penelitian ini mengeksplorasi makna simbolik, fungsi sosial, dan dimensi spiritual dari ritual tersebut.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Khatam Rayap bukan hanya berfungsi sebagai mekanisme
penyelesaian sengketa, tetapi juga sebagai wahana reproduksi nilai-nilai etis, pembentukan solidaritas
komunitas, dan penguatan identitas budaya-religius. Penggunaan mushaf sebagai simbol transendental
mencerminkan praktik komunikasi keagamaan yang kontekstual, sementara integrasi adat dan ajaran
Islam menunjukkan keberhasilan masyarakat dalam menegosiasikan makna dan norma secara kolektif.
Tradisi ini menjadi contoh konkret bagaimana teks suci diinterpretasikan secara hidup dan relevan
melalui praktik budaya yang dinamis dan bermakna secara sosial.

Kata-kata Kunci: Khatam Rayap, Antarbudaya, Ritual, Keagamaan, Resolusi Konflik

PENDAHULUAN

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kenyataan bahwa Indonesia memiliki beragam adat
dan tradisi budaya. Budaya merupakan kebiasaan yang mengandung nilai-nilai penting, sehingga
perlu diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Generasi muda memiliki tanggung
jawab untuk mempelajari dan melestarikan budaya guna menjaga kekayaan bangsa tetap lestari
(Fatmawati, 2021). Di Indonesia, pelestarian budaya lokal telah menjadi isu krusial seiring
dengan meningkatnya tekanan globalisasi. Arus globalisasi yang membawa berbagai pengaruh
budaya asing berpotensi menggerus identitas budaya lokal apabila tidak diantisipasi secara tepat.
Fenomena modernisasi, pertumbuhan ekonomi, dan percepatan urbanisasi kerap memicu
transformasi mendasar pada lingkungan fisik maupun struktur sosial, yang secara tidak langsung
turut mengancam kelestarian warisan budaya tradisional (Wulan, 2024).

Indonesia adalah negara yang kaya akan keragaman, dengan berbagai budaya, suku, ras,
adat istiadat, dan tradisi yang bervariasi di setiap komunitas yang ada (Widodo et al., 2023).

Dalam masyarakat pedesaan, perpaduan antara nilai religius dan budaya lokal membentuk sistem

Page | 290 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

sosial yang unik, termasuk dalam hal penyelesaian konflik dan pencarian kebenaran. Salah satu
tradisi yang mencerminkan perpaduan tersebut adalah sumpah Khatam Rayap, sebuah praktik
yang ditemukan di Desa Karang Baru, Provinsi Bengkulu. Tradisi ini melibatkan pengucapan
sumpah di atas Al-Qur’an khusus oleh seseorang yang dituduh melakukan kesalahan namun
menolak untuk mengaku (Adde et al, 2023).

Khatam Rayab adalah Al-Quran pertama yang ditulis dengan tangan di Lembak. Al-
Quran ini digunakan oleh masyarakat untuk menyelesaikan masalah dengan cara bersumpah
menggunakan Khatam Rayab. Kata "Rayab" dalam Bahasa Lembak berarti "meresak”, yang
menggambarkan keadaan yang tidak memiliki kebahagiaan atau kesuksesan dalam hidup. Ada
"tetesan darah™ yang dapat ditemukan di salah satu ayat Khatam Rayab jika seseorang
bersumpah dan terbukti bersalah (Adde et al, 2023).

Praktik sumpah Khatam Rayap bukan sekadar tindakan religius, tetapi juga merupakan
bentuk komunikasi antarbudaya yang mencerminkan dinamika hubungan antara individu,
komunitas, budaya, dan agama. Komunikasi ritual memainkan peran penting dalam
memperkuat kohesi komunitas dan membangun kembali kepercayaan sosial dalam masyarakat
tradisional dengan menumbuhkan kepercayaan bersama, meningkatkan ikatan sosial, dan
mempromosikan perilaku kooperatif. Ritual berfungsi sebagai media untuk mengekspresikan
nilai-nilai budaya dan kepercayaan agama, yang merupakan bagian integral dari identitas dan
persatuan suatu komunitas. Ritual menyediakan lingkungan terstruktur tempat individu dapat
terlibat dalam kegiatan kolektif yang memperkuat ikatan sosial dan kepercayaan. Proses ini
difasilitasi melalui berbagai mekanisme, termasuk komunikasi simbolik, sinkronisasi sosial,
dan transmisi penanda identitas kelompok (Pramesti Dasih et al, 2024).

Seperti yang ditunjukkan, Teori Komunikasi[ Antarbudaya membantu menjelaskan
pertukaran simbolik dan negosiasi makna di antara berbagai kelompok budaya. Teori
Komunikasi Ritual menekankan fungsi ikatan sosial dan penguatan identitas dari upacara
sumpah. Sementara itu, Teori Komunikasi Keagamaan menyoroti peran Al-Qur'an sebagai
simbol legitimasi. Analisis Wacana Teks Suci memungkinkan interpretasi kontekstual dari
ayat-ayat Al-Qur'an yang disinggung, dan Teori Resolusi Konflik Budaya menggambarkan
bagaimana tradisi mengelola keharmonisan sosial dan menyelesaikan perselisihan dalam
lingkungan multikultural.

Penelitian ini menawarkan kebaharuan dalam kajian komunikasi antarbudaya dengan

mengeksplorasi tradisi sumpah Khatam Rayab sebagai bentuk praktik komunikasi yang

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 291



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

menggabungkan nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Melalui pendekatan etnografi yang
melibatkan wawancara dan observasi partisipatif, penelitian ini tidak hanya menggali
bagaimana ritual tersebut berfungsi dalam penyelesaian konflik, tetapi juga dalam restorasi
sosial di masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam peran komunikasi
ritual dalam mempererat hubungan antara agama, budaya, dan kepercayaan interpersonal di
komunitas pedesaan Indonesia, yang diharapkan memberikan wawasan baru dalam

pemahaman dinamika sosial dan budaya di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk
menggali makna simbolik, fungsi sosial, dan dinamika komunikasi dalam tradisi Khatam Rayap
di masyarakat Lembak, Bengkulu. Penelitian ini berada dalam ranah antropologi komunikasi,
karena fokus utamanya adalah pada praktik komunikasi simbolik yang terwujud melalui ritus
budaya dan keagamaan dalam konteks sosial masyarakat lokal. Metode ini dipilih karena
memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap nilai-nilai budaya dan religius yang terkandung
dalam praktik ritual. Untuk menganalisis fenomena ini, digunakan berbagai kerangka teori
seperti Teori Komunikasi Antarbudaya, Komunikasi Ritual, Komunikasi Keagamaan, Analisis
Wacana Teks Suci, dan Teori Resolusi Konflik Budaya guna memahami dimensi simbolik,
performatif, dan sosial dari praktik sumpah tersebut.

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam
terhadap tokoh adat, tokoh agama, perangkat desa, pemilik mushaf, serta masyarakat yang
terlibat, dan studi dokumentasi artefak budaya seperti mushaf dan arsip lokal. Data yang
diperoleh dianalisis secara tematik dengan teknik reduksi, pengkodean terbuka dan axial, serta
interpretasi kontekstual menggunakan pendekatan hermeneutika ala Nasr Hamid Abu Zayd.
Validitas diperkuat dengan triangulasi sumber, metode, dan teori untuk memastikan keakuratan

dan kedalaman hasil penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Komunikasi Antarbudaya

Gudykunst memandang komunikasi antarbudaya sebagai bentuk pertukaran pesan
secara langsung antara individu yang memiliki perbedaan budaya, yang berlangsung dalam
situasi komunikasi tatap muka (Gudykunst & Kim, 1992). Stella Ting-Toomey menyampaikan
Page | 292 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

bahwa komunikasi antarbudaya adalah proses di mana individu dari berbagai komunitas budaya
bertukar simbol dan bersama-sama merundingkan makna dalam sebuah interaksi yang aktif
(Hadiniyati et al., 2023). Kemudian Menurut Edward T. Hall, komunikasi antarbudaya adalah
proses pertukaran pesan yang berlangsung antara individu dari latar belakang budaya yang
berbeda, di mana makna pesan sangat dipengaruhi oleh konteks budaya, penggunaan ruang,
dan persepsi terhadap waktu. Hall menekankan bahwa komunikasi bukan hanya sekadar
penggunaan bahasa verbal, tetapi juga mencakup simbol, isyarat nonverbal, dan norma sosial
yang dibentuk oleh budaya.

Tiga tokoh penting dalam studi komunikasi antarbudaya William B. Gudykunst, Stella
Ting-Toomey, dan Edward T. Hall menyumbangkan perspektif yang saling melengkapi dalam
memahami proses komunikasi lintas budaya. Meskipun masing-masing tokoh menekankan
aspek yang berbeda, ketiganya sepakat bahwa keberhasilan komunikasi antarbudaya sangat
ditentukan oleh kemampuan individu dalam menyesuaikan diri terhadap perbedaan budaya
yang ada.

Teori ini juga menjelaskan bahwa keberhasilan komunikasi lintas budaya sangat
bergantung pada kompetensi komunikasi antarbudaya (intercultural communication
competence), yaitu kemampuan individu untuk berkomunikasi secara efektif dan tepat dengan
orang dari budaya yang berbeda. Kompetensi ini melibatkan tiga komponen utama:
pengetahuan budaya (cognitive), sensitivitas dan kesadaran diri (affective), serta keterampilan
komunikasi (behavioral). Menurut Gudykunst dan Kim, komunikasi yang efektif dalam
konteks antarbudaya membutuhkan kemampuan untuk mengelola ketidakpastian dan
kecemasan yang muncul akibat perbedaan budaya.

Lebih lanjut, Intercultural Communication Theory juga menjadi dasar bagi pemahaman
tentang adaptasi budaya, negosiasi identitas, dan konflik antarbudaya. Ting-Toomey melalui
teori face-negotiation, misalnya, menunjukkan bagaimana individu dari budaya individualistik
dan kolektivistik menghadapi konflik secara berbeda karena nilai dan orientasi budaya yang
berbeda. Dengan memahami teori ini, Kita dapat mengurangi miskomunikasi, meningkatkan
toleransi, dan membangun hubungan yang lebih harmonis dalam masyarakat global yang

semakin terhubung.

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 293



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456
2. Komunikasi Ritual

Menurut Carey, (1989), komunikasi ritual adalah suatu bentuk komunikasi yang tidak hanya
berfokus pada penyampaian informasi, tetapi lebih pada pemeliharaan budaya dan
pembentukan makna bersama dalam suatu komunitas. Komunikasi dilihat sebagai upaya
mempertahankan realitas sosial melalui partisipasi dan simbol.

Pandangan Carey diperkuat oleh pemikiran Geertz, (2017), seorang antropolog budaya,
yang menekankan bahwa komunikasi dalam bentuk ritual mencerminkan cara masyarakat
menafsirkan dunia melalui simbol-simbol yang bermakna. Melalui perspektif ini, komunikasi
tidak berdiri sendiri, tetapi merupakan bagian dari sistem makna yang diinternalisasi oleh
individu dalam kelompok budaya tertentu. Joshua Meyrowitz (1985) juga mengembangkan
gagasan ini dengan menyatakan bahwa komunikasi ritual menciptakan pengalaman kolektif
melalui media dan simbol budaya, sehingga berperan dalam membentuk struktur sosial dan
perilaku kelompok.

Meyrowitz, (1986) memandang komunikasi ritual sebagai proses yang menciptakan
pengalaman bersama dan membentuk struktur sosial melalui media serta simbol-simbol budaya
yang dikenali secara kolektif. Dalam bukunya No Sense of Place, ia menjelaskan bahwa media
massa tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga berfungsi sebagai wahana ritual yang
mempertemukan individu-individu dalam satu ruang simbolik yang sama, meskipun secara
fisik terpisah. Melalui partisipasi dalam pesan-pesan yang berulang dan bermuatan budaya,
individu menjadi bagian dari sistem makna yang lebih besar dan turut memperkuat identitas
kelompoknya. Oleh karena itu, komunikasi ritual menurut Meyrowitz tidak hanya membentuk
cara orang berinteraksi, tetapi juga mengatur bagaimana masyarakat memahami peran sosial,

norma, dan nilai budaya yang berlaku.

3. Komunikasi Keagamaan

Teori Komunikasi Keagamaan menyatakan bahwa agama berfungsi sebagai sistem komunikasi
yang memiliki banyak sisi, yang memengaruhi dinamika individu dan masyarakat. Teori ini
menekankan pentingnya simbol, narasi, dan praktik komunikasi dalam menyampaikan pesan-
pesan keagamaan. Bagian-bagian berikut membahas aspek-aspek inti dari teori ini (Luhmann,
2014).

Page | 294 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Salah satu tokoh yang banyak dirujuk dalam kajian komunikasi agama adalah
pandangan Peter Horsfield tentang komunikasi keagamaan menyoroti sifatnya yang beraneka
ragam, menekankan interaksi antara doktrin, identitas, komunitas, dan pengaruh media dalam
konteks digital. Kompleksitas ini terbukti dalam cara pesan-pesan keagamaan disebarkan dan
diterima, melampaui batas-batas tradisional (Sousa et al., 2021).

Selain itu, Pandangan Quentin J. Schultze tentang komunikasi keagamaan menekankan
sifat sakralnya, yang mengaitkan hubungan ilahi dengan integritas dan empati yang dibutuhkan
dalam pertukaran tersebut. Pandangan ini sejalan dengan berbagai wawasan ilmiah yang
menyoroti kekuatan transformatif komunikasi keagamaan dalam masyarakat (Ottuh &
Jemegbe, 2020).

Dengan demikian, Teori Komunikasi Keagamaan menjelaskan dinamika rumit tentang
bagaimana agama disampaikan dan bagaimana komunikasi itu sendiri mendorong persatuan,
transformasi, dan pemeliharaan spiritual dalam masyarakat. Teori ini sangat penting dalam
menganalisis peran media keagamaan, artikulasi proklamasi, retorika keagamaan, dan praktik
komunikasi, terutama dalam konteks antaragama. Bagian berikut mengeksplorasi dimensi-

dimensi ini secara terperinci (Slabbert, 2022)

4. Analisis Wacana Teks Suci

Pendekatan Nasr Hamid Abu Zayd dalam menafsirkan Al-Qur'an menekankan interaksi
dinamis antara teks, konteks historisnya, dan perspektif pembaca. la menganjurkan metode
hermeneutika yang melampaui penafsiran tradisional, sehingga memungkinkan pemahaman
yang lebih kaya tentang Al-Qur'an sebagai produk budaya yang dibentuk oleh lingkungan
sosio-historisnya. Perspektif ini mendorong pembaca untuk terlibat dengan teks secara dialogis,
mengungkap makna yang lebih dalam yang selaras dengan isu-isu kontemporer (Kasim &
Haddade, 2022).

Analisis wacana Al-Qur'an mengungkap hubungan rumit antara bahasa, makna, dan
kekuasaan dalam struktur sosial Muslim. Pendekatan ini menekankan Al-Qur'an sebagai teks
dinamis, yang dibentuk oleh konteks sejarah, budaya lokal, dan tradisi ilmiah Islam seperti
tafsir dan figh. Dengan meneliti praktik komunikasi keagamaan, peneliti dapat mengungkap
bagaimana Al-Qur'an memengaruhi identitas Islam, melegitimasi otoritas keagamaan, dan

mengatur hubungan sosial (Yuli Edi Z et al., 2023).

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 295



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

5. Teori Resolusi Konflik Budaya

Memahami perbedaan budaya sangat penting untuk penyelesaian konflik yang efektif, seperti
yang disorot oleh berbagai akademisi. Wawasan Edward T. Hall tentang dimensi budaya,
seperti persepsi waktu dan komunikasi nonverbal, menggarisbawahi potensi kesalahpahaman
dalam interaksi antarbudaya. Mengakui perbedaan ini dapat memfasilitasi komunikasi yang
lebih lancar dan menumbuhkan keharmonisan di antara kelompok-kelompok yang berkonflik
(Thoele, 2022).

Selanjutnya, Memahami aspek-aspek budaya nasional, seperti perbedaan antara
individualisme dan kolektivisme, tingkat jarak kekuasaan, serta sikap terhadap ketidakpastian,
sangat penting dalam mengelola konflik secara efektif. Model yang dikembangkan oleh Geert
Hofstede menawarkan pemahaman tentang bagaimana nilai-nilai budaya tersebut
memengaruhi cara penyelesaian konflik, sehingga mediator dapat menghargai serta
menyesuaikan pendekatannya sesuai dengan keragaman budaya dari pihak-pihak yang
bersengketa (Xiao, 2024).

Teori resolusi konflik budaya berkembang pesat berkat kontribusi sejumlah pemikir
besar dalam studi perdamaian, komunikasi antarbudaya, dan antropologi. Salah satu tokoh
paling berpengaruh adalah Johan Galtung, yang memperkenalkan konsep structural violence
dalam artikelnya yang monumental Violence, Peace, and Peace Research. Galtung
mengemukakan bahwa kekerasan tidak selalu bersifat langsung, melainkan dapat bersifat
struktural tertanam dalam sistem sosial yang menciptakan ketimpangan (Galtung, 1969). la
juga menciptakan Conflict Triangle, yang membedakan antara kekerasan langsung, struktural,
dan kultural, serta menegaskan bahwa perdamaian sejati adalah positive peace, yaitu kondisi
tanpa kekerasan struktural.

Konsep penting lain dalam resolusi konflik budaya datang dari Stella Ting-Toomey
melalui Face Negotiation Theory, yang menjelaskan bagaimana individu dari budaya yang
berbeda mengelola kehormatan diri (face) dalam situasi konflik. Ting-Toomey, (1988)
menunjukkan bahwa perbedaan budaya memengaruhi gaya komunikasi dalam konflik, seperti
budaya kolektivistik yang lebih menyukai penghindaran konflik demi menjaga harmoni sosial,
sementara budaya individualistik lebih bersifat langsung. Teori ini menjadi pijakan dalam
memahami dinamika komunikasi dalam konflik lintas budaya secara lebih sosiopragmatis.

Kontribusi antropolog Edward T. Hall sangat berpengaruh dalam memperkenalkan
konsep high-context dan low-context cultures yang termuat dalam bukunya Beyond Culture.

Page | 296 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Menurut Hall, pp.85-105 (1976), budaya berkonteks tinggi, seperti Jepang dan Arab,
mengandalkan komunikasi implisit dan isyarat non-verbal, sedangkan budaya berkonteks
rendah seperti Jerman dan Amerika Serikat lebih bergantung pada ekspresi verbal eksplisit.
Perbedaan ini sangat penting dalam pemahaman penyebab konflik budaya yang sering kali
bersumber pada salah tafsir komunikasi.

Selain itu, Geert Hofstede memperkenalkan kerangka kerja lintas budaya yang dikenal sebagai
Hofstede’s Cultural Dimensions Theory. Teori ini terdiri dari enam dimensi budaya seperti
jarak kekuasaan, individualisme, maskulinitas, penghindaran ketidakpastian, orientasi jangka
panjang, dan indulgensi. Hofstede, (2001) menegaskan bahwa masing-masing budaya memiliki
ciri khas nilai yang berdampak langsung pada cara mereka menangani konflik, seperti
kecenderungan budaya kolektivistik untuk mengutamakan kepentingan kelompok dalam
penyelesaian konflik.

Pendekatan yang lebih kontekstual ditawarkan oleh Kevin Avruch, yang memandang
budaya bukan sekadar variabel, melainkan konstruksi sosial yang kompleks dan dinamis.
Dalam bukunya Conflict Resolution: Cross-Cultural Perspectives, Avruch & Mitchell, (2013)
menekankan pentingnya pemahaman mendalam terhadap latar belakang budaya untuk bisa
menyusun pendekatan resolusi konflik yang tepat. Mereka menyoroti bahwa penggunaan
metode konflik Barat secara universal sering kali gagal karena mengabaikan dinamika lokal
dan nilai-nilai budaya komunitas yang bersangkutan.

Terakhir, William Ury, melalui pendekatan negosiasi kolaboratif, menawarkan strategi
komunikasi yang produktif dalam menyelesaikan konflik. Dalam bukunya Getting Past No,
Ury, (1993) menjelaskan pentingnya menghindari jebakan menyerang, menghindar, dan
mengalah (three A traps), serta mendorong terciptanya solusi yang menguntungkan semua
pihak. Pendekatannya yang humanis sangat relevan untuk diterapkan dalam situasi konflik

lintas budaya yang membutuhkan kompromi dan pemahaman bersama.
6. Tradisi Khatam Rayap sebagai Praktik Budaya Lokal

Tradisi Khatam Rayap merupakan salah satu bentuk praktik budaya lokal yang unik dan
sarat dengan nilai-nilai religius serta sosial, yang berkembang di kalangan masyarakat Lembak,
khususnya di Desa Merantau, Provinsi Bengkulu. Tradisi ini dilakukan sebagai bentuk
penyelesaian konflik yang tidak berhasil diselesaikan melalui jalur musyawarah kekeluargaan

atau hukum formal, seperti kasus pencurian dan sengketa tanah. Pelaksanaan ritual ini

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 297



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

melibatkan penggunaan mushaf Khatam Rayap, yakni mushaf Al-Qur’an tua yang diyakini
ditulis oleh wali pada masa lalu, sebagai pusat prosesi sumpah (Adde et al., 2023). Proses
sumpah atau bekhatam dilakukan dengan cara meletakkan mushaf tersebut di atas kepala
sembari mengucapkan sumpah di hadapan para pemuka adat, tokoh agama, dan pemerintah
desa (Burhan Nawi, 2025). Sebelum prosesi dilakukan, kedua belah pihak yang bersengketa
diwajibkan untuk menyiapkan sedekah punjung kuning, sebuah bentuk sesaji lokal, serta
menyerahkan mahar sebesar 1,5 juta rupiah yang sebagian hasilnya diwakafkan untuk masjid
atau bantuan sosial bagi fakir miskin (Hur, 2025).

Sejarah Khatam Rayap sendiri berakar pada masa masuknya Islam ke wilayah Lembak
pada abad ke-18, yang dibawa oleh seorang ulama bernama Syekh Jalaludin dari Kerinci.
Dalam upayanya menyebarkan Islam, Syekh Jalaludin tidak menentang adat yang sudah ada,
melainkan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan masyarakat melalui
pendekatan budaya, termasuk melalui kegiatan sabung ayam dan sedekah punjung kuning.
Mushaf Khatam Rayap kemudian menjadi pusat pendidikan agama dan simbol penyebaran
Islam di kawasan tersebut. Keberadaan mushaf ini diwariskan secara turun-temurun kepada
keturunan laki-laki tertua sebagai bentuk warisan spiritual dan simbol otoritas moral dalam
masyarakat. Sementara itu, perempuan dari garis keturunan tersebut menyimpan Kitab Yasin
sebagai bagian dari ritual domestik yang juga dihormati (Iimi Hartati Arles, 2020).

Penggunaan Al-Qur’an dalam tradisi ini tidak hanya menekankan sisi ritual keagamaan,
tetapi juga merepresentasikan sarana sakral dalam memperkuat komitmen sosial dan spiritual.
Mushaf Khatam Rayap dianggap sebagai representasi langsung dari pengawasan Tuhan atas
perilaku manusia, sehingga setiap janji atau sumpah yang diucapkan di hadapannya memiliki
konsekuensi spiritual yang serius. Dalam proses pelafalan sumpah, kehadiran mushaf itu sendiri
meskipun tidak selalu disertai pembacaan ayat secara lengkap memiliki kekuatan simbolik yang
mendalam. Hal ini sejalan dengan teori religious communication yang menjelaskan bahwa
simbol religius tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga memperkuat komitmen moral
dalam komunitas.

Terdapat keyakinan mendalam di kalangan masyarakat bahwa sumpah palsu atas
mushaf Khatam Rayap akan mendatangkan konsekuensi spiritual yang nyata. Salah satu tanda
paling terkenal adalah munculnya “tetesan darah” secara gaib pada halaman mushaf sebagai
bukti bahwa seseorang telah berdusta (Adde et al., 2023). Kejadian ini dipercaya tidak hanya

membawa kesialan bagi pelaku, tetapi juga akan berdampak pada keturunannya hingga tujuh

Page | 298 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

generasi, seperti hilangnya rezeki, kehormatan, atau keberkahan dalam hidup. Kepercayaan ini
menjadi mekanisme pengendalian sosial yang sangat efektif karena menanamkan rasa takut
akan hukuman ilahi dan sosial secara bersamaan. Dalam konteks ini, tradisi Khatam Rayap
mencerminkan sinergi antara hukum adat dan kepercayaan religius yang bersifat sakral, serta
membentuk sistem keadilan lokal yang dipercaya lebih ampuh dan bermakna dibanding
mekanisme hukum formal modern.

Dengan demikian, Khatam Rayap bukan sekadar ritual keagamaan atau adat, tetapi telah
menjelma menjadi institusi sosial yang merekatkan tatanan masyarakat melalui perpaduan
antara nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Fungsi simbolik mushaf sebagai pengikat moral dan
spiritual komunitas, serta pengelolaan sumber daya sosial seperti wakaf dan sedekah punjung
kuning, menunjukkan bahwa tradisi ini tidak hanya sakral secara religius, tetapi juga berdaya
guna dalam memperkuat kohesi sosial, menyelesaikan konflik, dan mempertahankan harmoni
antarwarga. Tradisi ini menjadi bukti hidup bagaimana warisan budaya lokal dapat
mengintegrasikan sistem nilai religius dan sosial dalam kerangka komunikasi ritual yang efektif

dan bermakna dalam kehidupan masyarakat pedesaan Indonesia.

7. Pertukaran Simbol Antarbudaya

Tradisi Khatam Rayap mencerminkan praktik komunikasi antarbudaya yang kompleks dan
dinamis, di mana terjadi pertukaran simbol antara nilai-nilai budaya lokal masyarakat Lembak
dengan ajaran Islam. Berdasarkan Intercultural Communication Theory dari William B.
Gudykunst dan Stella Ting-Toomey, komunikasi antarbudaya tidak sekadar pertukaran pesan
verbal, tetapi juga mencakup proses negosiasi makna melalui simbol dan konteks budaya yang
berbeda . Dalam konteks Khatam Rayap, budaya lokal Lembak yang kaya dengan simbolisme
adat seperti sedekah punjung kuning, musyawarah kekeluargaan, dan sistem kekerabatan
bertemu dengan simbol dan nilai-nilai Islam seperti mushaf Al-Qur’an, sumpah atas nama
Tuhan, dan kepercayaan pada keadilan ilahiah. Interaksi ini tidak berlangsung secara
konfrontatif, melainkan harmonis dan sinergis, menghasilkan bentuk baru komunikasi simbolik
yang diterima secara kolektif oleh masyarakat.

Salah satu bentuk pertukaran simbol yang paling nyata adalah penyatuan antara simbol
keagamaan berupa mushaf Al-Qur’an dengan elemen adat lokal seperti sedekah punjung
kuning. Mushaf Khatam Rayap dalam tradisi ini tidak hanya menjadi media pengesahan

sumpah secara spiritual, tetapi juga menjadi pusat otoritas moral dan sosial dalam penyelesaian

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 299



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

konflik. Di sisi lain, sedekah punjung kuning yang mengandung makna syukur, tolak bala, dan
solidaritas social menguatkan aspek komunitarian dari tradisi ini. Penggabungan dua simbol ini
menunjukkan bahwa masyarakat Lembak tidak melihat agama dan adat sebagai entitas yang
terpisah, melainkan saling melengkapi. Simbol religius tidak diadopsi secara literal, tetapi
diberi makna baru yang sesuai dengan kebutuhan dan nilai-nilai lokal, sehingga memperkuat
identitas kolektif komunitas.

Proses integrasi ini mencerminkan negosiasi makna antarbudaya, di mana simbol-
simbol keagamaan dan budaya lokal bertransformasi dalam ruang komunikasi yang inklusif.
Gudykunst dan Ting-Toomey menekankan bahwa keberhasilan komunikasi antarbudaya
terletak pada kemampuan komunitas dalam mengelola perbedaan dan menciptakan pemahaman
bersama melalui simbol-simbol yang dapat diterima kedua belah pihak. Dalam tradisi Khatam
Rayap, hal ini terlihat dari diterimanya praktik sumpah menggunakan mushaf Al-Qur’an dalam
sistem sosial adat Lembak, serta penyesuaian ritual Islam dengan tradisi sedekah punjung
kuning. Makna yang dihasilkan bukan semata-mata berasal dari ajaran Islam atau adat, tetapi
merupakan hasil konstruksi kolektif yang mencerminkan nilai-nilai kejujuran, tanggung jawab,
dan keharmonisan sosial yang dijunjung tinggi oleh masyarakat. Tradisi ini menjadi ruang
negosiasi kultural yang hidup, di mana simbol berperan sebagai jembatan komunikasi

antarbudaya dan identitas lokal.
8. Fungsi Ritual dalam Komunikasi

Tradisi Khatam Rayap dapat dianalisis secara mendalam melalui lensa Ritual Communication
Theory, sebagaimana dikemukakan oleh Joshua Meyrowitz, James Carey, dan Clifford Geertz.
Teori ini berpandangan bahwa komunikasi dalam bentuk ritual tidak hanya menyampaikan
informasi, melainkan juga membentuk dan memelihara struktur sosial serta makna budaya yang
dianut bersama. Dalam konteks masyarakat Lembak, ritual Khatam Rayap memainkan peran
penting dalam memperkuat identitas kolektif dan solidaritas komunitas. Ketika individu yang
bersengketa secara publik melafalkan sumpah dengan meletakkan mushaf Khatam Rayap di
atas kepala, tindakan tersebut tidak hanya bersifat individual, melainkan merupakan ekspresi
komitmen terhadap nilai-nilai bersama yang menyatukan masyarakat. Proses ini menegaskan
kesetiaan pada adat, agama, dan keharmonisan sosial yang menjadi landasan hidup komunitas
Lembak.

Page | 300 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Ritual ini juga berfungsi sebagai arena tempat masyarakat memelihara hubungan sosial
dan menciptakan makna kolektif yang terus diperbarui. Partisipasi berbagai elemen masyarakat,
mulai dari pemuka adat, tokoh agama, hingga aparat pemerintah desa, menciptakan struktur
ritual yang inklusif dan menyatukan seluruh elemen dalam satu sistem komunikasi simbolik.
Seperti dijelaskan Meyrowitz (1985), ritual semacam ini menghasilkan pengalaman bersama
yang mengikat secara emosional dan simbolik, memperkuat rasa kebersamaan, serta
memperjelas batas antara benar dan salah dalam ranah moral dan sosial. Dengan kata lain,
Khatam Rayap bukan hanya media penyelesaian konflik, melainkan juga medium untuk
merawat kohesi sosial melalui pembentukan makna yang disepakati oleh semua pihak.

Lebih jauh lagi, ritual ini memiliki kekuatan untuk memperkuat komitmen spiritual dan
sosial para pelakunya. Prosesi sumpah di hadapan mushaf Khatam Rayap yang diyakini sakral
melibatkan dimensi religius yang mendalam. Keyakinan bahwa sumpah palsu akan
mendatangkan kutukan spiritual hingga tujuh keturunan membuat ritual ini memiliki efek
pencegahan moral yang kuat. Secara bersamaan, keterlibatan social dalam bentuk sedekah
punjung kuning, partisipasi komunitas, dan pengawasan public menjadi sarana untuk
meneguhkan nilai tanggung jawab dan kejujuran. Dalam hal ini, ritual Khatam Rayap tidak
hanya melibatkan komunikasi verbal, tetapi juga tindakan performatif yang mempertegas
kembali norma, nilai, dan identitas masyarakat yang hidup dan dinamis.

Selain memperkuat hubungan sosial horizontal, Khatam Rayap juga memperkuat
struktur sosial dan hubungan kekuasaan di masyarakat. Hadirnya pemuka adat, tokoh agama,
dan pemerintah desa sebagai saksi dan pengatur jalannya ritual memberikan legitimasi formal
dan simbolik terhadap prosesi tersebut. Peran mereka bukan hanya sebagai fasilitator, tetapi
juga sebagai penjaga moral dan stabilitas sosial. Dalam perspektif teori komunikasi ritual,
keterlibatan elite lokal ini memperlihatkan bagaimana komunikasi simbolik melalui ritual
dipakai untuk menegakkan tatanan sosial, membatasi kekacauan, dan memperjelas posisi kuasa
dalam komunitas. Dengan demikian, Khatam Rayap berfungsi sebagai instrumen regulatif yang
mengatur ulang struktur kekuasaan dan memperkuat legitimasi sosial, menjadikan ritual ini

sebagai wahana utama dalam pemeliharaan ketertiban dan kesatuan masyarakat Lembak.

9. Komunikasi Keagamaan

Tradisi Khatam Rayap secara esensial merupakan bentuk nyata dari komunikasi keagamaan, di

mana Al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai teks suci yang dibaca, tetapi juga sebagai pusat

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 301



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

simbolik dan spiritual dalam ritual sumpah. Dalam kerangka Religious Communication Theory,
sebagaimana dijelaskan oleh Peter Horsfield dan Quentin J. Schultze, agama bukan sekadar
sistem kepercayaan, tetapi juga sistem komunikasi yang menyampaikan nilai-nilai ilahiah
melalui simbol, narasi, dan ritus yang terintegrasi dalam kehidupan sosial. Dalam tradisi ini,
Al-Qur’an digunakan dalam bentuk mushaf Khatam Rayap yang ditempatkan di atas kepala
oleh pihak yang bersumpah, sebagai wujud pengakuan bahwa segala ucapan dan tindakan
berada di bawah pengawasan langsung Tuhan. Simbol ini mengonstruksikan hubungan
transendental antara manusia dengan Allah, menjadikan ritual sumpah sebagai bentuk dialog
spiritual yang penuh kesakralan dan tanggung jawab moral.

Mushaf Khatam Rayap berfungsi bukan hanya sebagai kitab fisik, tetapi sebagai simbol
transendental yang menyampaikan pesan-pesan moral dan spiritual kepada komunitas.
Keberadaan mushaf ini diyakini membawa kekuatan ilahiah, sehingga tidak hanya menjadi
bukti fisik dalam proses hukum adat, tetapi juga menjadi “saksi gaib” atas setiap ucapan yang
disampaikan. Dalam pandangan Schultze, komunikasi keagamaan bersifat performative ia tidak
hanya memberi informasi tetapi juga mengubah perilaku dan kesadaran kolektif. Hal ini terlihat
dalam dampak psikologis dan sosial dari sumpah palsu atas mushaf, yang menurut kepercayaan
lokal akan memunculkan tetesan darah sebagai pertanda dusta, sekaligus mendatangkan
kemalangan spiritual hingga tujuh keturunan. “Kalau yang bersumpah bohong, darah itu bisa
muncul di halaman mushaf. Kami pernah lihat sendiri, dan hidupnya memang jadi susah,” ujar
seorang tokoh adat di Karang Baru (Wawancara, 2025). Fungsi simbolik mushaf ini
memperkuat legitimasi moral tradisi tersebut dan menginternalisasi rasa takut serta hormat
terhadap nilai kejujuran di dalam masyarakat.

Isi komunikasi etis yang terkandung dalam tradisi Khatam Rayap sangat kuat dan
langsung: menuntut kejujuran, tanggung jawab pribadi, serta kesadaran atas akibat spiritual dari
kebohongan. Pesan ini tidak disampaikan melalui ceramah atau khutbah, tetapi melalui ritus
simbolik yang menyentuh ranah afektif dan sosial masyarakat. Penempatan mushaf di atas
kepala saat bersumpah mengisyaratkan penundukan diri secara total kepada kebenaran llahi,
sekaligus menjadi pengingat bahwa pelanggaran terhadap sumpah bukan hanya urusan
duniawi, tetapi juga berdampak pada nasib akhirat dan kehidupan generasi keturunan. Dalam
konteks ini, tradisi tersebut menciptakan bentuk komunikasi etis yang tidak menggurui, tetapi

mengakar dalam struktur budaya dan keyakinan lokal.

Page | 302 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Nilai-nilai keagamaan dalam Khatam Rayap disampaikan secara kontekstual dan sesuai
dengan kondisi sosial masyarakat Lembak. Melalui media simbolik seperti mushaf dan sedekah
punjung kuning, pesan religius disampaikan dalam bentuk yang dapat diterima, dimaknai, dan
dijalani oleh masyarakat pedesaan. Ini selaras dengan gagasan Peter Horsfield tentang
fleksibilitas komunikasi keagamaan dalam menyesuaikan pesan dengan realitas sosiokultural
yang dihadapi audiensnya. Tradisi ini membuktikan bahwa penyampaian nilai-nilai Islam tidak
harus melalui doktrin verbal, tetapi bisa melalui tindakan simbolik yang menyentuh kehidupan
nyata masyarakat. Dengan demikian, Khatam Rayap menjadi media komunikasi religius yang
hidup, yang tidak hanya menjaga hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga
membentuk relasi horizontal dalam masyarakat yang berdasarkan nilai keadilan, kejujuran, dan

keharmonisan sosial.

10. Penafsiran Teks Suci

Dalam tradisi Khatam Rayap, penafsiran terhadap Al-Qur’an tidak dilakukan secara literal atau
tekstual semata, melainkan melalui pendekatan yang kontekstual dan praksis, sebagaimana
ditekankan dalam Analisis Wacana Teks Suci oleh Nasr Hamid Abu Zayd. Menurut Abu Zayd,
teks suci seperti Al-Qur’an harus dipahami dalam kaitannya dengan dinamika sosial, sejarah,
dan budaya yang melingkupinya. Hal ini tercermin jelas dalam praktik Khatam Rayap, di mana
mushaf Al-Qur’an tidak dijadikan semata objek bacaan dalam arti sempit, tetapi dimaknai
melalui tindakan ritual dan budaya yang berkembang di masyarakat Lembak. Fungsi Al-Qur’an
dalam konteks ini bukan sebagai teks pasif yang dihafal, melainkan sebagai entitas aktif yang
"hidup" dalam ritus sumpah dan dipercaya memiliki daya spiritual serta legitimasi sosial dalam
penyelesaian konflik.

Penafsiran makna ayat-ayat suci dan simbol-simbol keagamaan dalam tradisi ini
berlangsung melalui proses adaptasi dengan nilai-nilai lokal serta kebutuhan sosial masyarakat.
Masyarakat Lembak tidak memaksakan makna harfiah dari Al-Qur’an ke dalam realitas
mereka, tetapi justru menyesuaikannya agar pesan-pesan ilahiah dapat diterima dan dijalankan
secara relevan. Misalnya, penggunaan mushaf Khatam Rayap sebagai pusat sumpah, meski
tidak disertai pembacaan ayat secara eksplisit, tetap dipahami sebagai bentuk manifestasi
pengawasan Tuhan. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan keadilan tidak
diturunkan langsung dari tafsir tekstual, tetapi dibentuk dari interaksi antara pemaknaan religius

dan sistem nilai adat yang sudah mapan dalam komunitas.

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 303



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Lebih jauh, praktik ritual seperti sumpah di atas mushaf dan sedekah punjung kuning
menjadi medium di mana teks suci "hidup” dan menjalankan fungsi sosialnya. Sebagaimana
ditegaskan Abu Zayd, teks suci hanya memperoleh maknanya dalam konteks penggunaan dan
interpretasi oleh komunitas yang menghayatinya. Dalam Khatam Rayap, mushaf Al-Qur’an
bukan hanya representasi wahyu, tetapi juga alat kontrol sosial dan media penyelesaian konflik
yang diterima luas oleh masyarakat. Ritual ini menjadikan kitab suci sebagai bagian dari sistem
sosial yang aktif bukan hanya dibaca, tetapi dirasakan, dihormati, dan dijalankan sebagai
pedoman hidup yang terikat pada konteks budaya lokal. Melalui integrasi ini, tradisi Khatam
Rayap menghadirkan sebuah contoh konkret bagaimana Al-Qur’an dihidupkan dalam ruang

budaya, sehingga makna keagamaannya menjadi fungsional dan kontekstual.
11. Resolusi Konflik Budaya

Tradisi sumpah Khatam Rayap berperan sentral sebagai mekanisme resolusi konflik budaya di
masyarakat Lembak. Dalam kerangka Cultural Conflict Resolution Theory, sebagaimana
dijelaskan oleh Edward T. Hall dan Geert Hofstede, penyelesaian konflik yang efektif dalam
masyarakat multikultural harus mempertimbangkan nilai-nilai budaya lokal, persepsi terhadap
otoritas, serta cara masyarakat memaknai kebenaran dan keharmonisan. Dalam tradisi Khatam
Rayap, penyelesaian konflik tidak dilakukan melalui jalur hukum formal yang cenderung
individualistik dan legalistik, tetapi melalui jalur spiritual dan kolektif yang mengakar kuat dalam
budaya lokal. Sumpah atas mushaf Khatam Rayap menjadi jalan terakhir yang dijalani secara
serius oleh pihak-pihak yang bersengketa untuk mengakhiri konflik, sekaligus menunjukkan
bahwa penyelesaian yang berbasis pada nilai moral, adat, dan agama seringkali lebih efektif dan
diterima dalam komunitas tradisional.

Sumpah ini bukan sekadar bentuk pernyataan, melainkan instrumen sosial yang
menegaskan komitmen moral dan tanggung jawab publik. Dengan bersumpah di hadapan mushaf
Al-Qur’an, pemuka adat, tokoh agama, dan pemerintah desa, seseorang mengikat dirinya pada
janji yang tidak hanya disaksikan oleh manusia, tetapi juga oleh Tuhan. Dalam kerangka ini,
sumpah Khatam Rayap berfungsi untuk mencegah pengkhianatan, memperkuat rasa takut
terhadap konsekuensi spiritual, serta meredam konflik yang berpotensi berkembang menjadi
perpecahan sosial. Hal ini sesuai dengan gagasan Hofstede bahwa budaya kolektivistik seperti
masyarakat Lembak lebih mengutamakan harmoni kelompok dan menyukai pendekatan

penyelesaian yang menekankan kesepakatan dan rasa malu daripada konfrontasi terbuka.

Page | 304 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Konsekuensi spiritual dari pelanggaran sumpah dalam tradisi ini sangat serius. Diyakini
bahwa orang yang berdusta di bawah sumpah Khatam Rayap akan mengalami kemalangan
seperti munculnya tetesan darah gaib di mushaf, serta kehilangan kemakmuran yang dapat
menimpa hingga tujuh keturunan. Kepercayaan ini membentuk tekanan moral yang sangat kuat,
menciptakan efek jera, dan menjadi pendorong bagi individu untuk berlaku jujur. Dalam
perspektif Face-Negotiation Theory dari Ting-Toomey, mekanisme ini juga menjaga "wajah
sosial" pelaku agar tetap utuh di mata komunitas, sehingga ritual sumpah tidak hanya bersifat
religius, tetapi juga sosiopragmatis dan preventif terhadap disintegrasi sosial.

Lebih jauh, keberhasilan Khatam Rayap sebagai bentuk resolusi konflik budaya terletak
pada kemampuannya mengintegrasikan norma agama dengan adat istiadat setempat secara
harmonis. Mushaf Al-Qur’an sebagai simbol kebenaran dan sumpah sebagai representasi
keimanan diintegrasikan secara utuh dengan praktik sedekah punjung kuning, struktur
musyawarah, dan peran tokoh adat dalam proses penyelesaian. Tradisi ini menunjukkan bahwa
penyelesaian konflik tidak harus meniru model Barat yang kaku, tetapi bisa dijalankan melalui
pendekatan kultural yang menghormati kearifan lokal. Dengan begitu, Khatam Rayap tidak
hanya menjadi cara menyelesaikan sengketa, tetapi juga sarana untuk memulihkan relasi sosial,

memperkuat legitimasi kolektif, dan menjaga kesejahteraan bersama secara berkelanjutan.

SIMPULAN

Tradisi Khatam Rayap di masyarakat Lembak, Bengkulu, merupakan bentuk komunikasi
keagamaan dan budaya yang kompleks, di mana nilai-nilai religius, etis, dan sosial terjalin dalam
sebuah sistem simbolik yang hidup dan bermakna. Melalui penggunaan mushaf sebagai pusat
ritual sumpah, masyarakat tidak hanya menjalin relasi spiritual dengan Tuhan, tetapi juga
membentuk mekanisme sosial untuk menegakkan kejujuran, tanggung jawab, dan kehormatan.
Pelibatan tokoh adat, agama, dan pemerintah dalam pelaksanaan sumpah serta ritual sedekah
punjung kuning menunjukkan legitimasi tradisi ini sebagai instrumen resolusi konflik yang
efektif dan berakar kuat dalam budaya lokal. Pendekatan hermeneutika kontekstual
memungkinkan tradisi ini dimaknai sebagai bentuk tafsir sosial terhadap ajaran Al-Qur’an, yang
kontekstual dan adaptif terhadap realitas masyarakat. Dengan demikian, Khatam Rayap menjadi
praktik komunikasi interkultural yang merekatkan identitas kolektif dan menjaga kohesi sosial,
serta membuka ruang penting bagi pengembangan studi lintas disiplin antara komunikasi,

antropologi, dan Islam budaya di Indonesia.

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 305



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

DAFTAR PUSTAKA

Adde, E., Arles, 1. H., & Rifa’i, A. (2023). Tradisi Khatam Rayab Perspektif Islam. An-Nida :
Jurnal Komunikasi Islam, 14(2), 139-148. https://doi.org/10.34001/an-nida.v14i2.4097

Avruch, K., & Mitchell, C. (2013). Conflict resolution and human needs. Routledge London.
Burhan Nawi. (2025). Wawancara.

Carey, J. W. (1989). Communication as Culture: Essays on Media and Society. Society. Boston:
Unwin Hyman, P15.

Fatmawati, E. (2021). Strategies to grow a proud attitude towards Indonesian cultural diversity.
Linguistics and Culture Review, 810-820.

Galtung, J. (1969). Violence, peace, and peace research. Journal of Peace Research, 6(3), 167—
191.

Geertz, C. (2017). The interpretation of cultures. Basic books.

Gudykunst, W. B., & Kim, Y. Y. (1992). Communicating with strangers: An approach to
intercultural communication (Vol. 19). McGraw-Hill New York.

Hadiniyati, G., Annisa, D. T., Nugroho, C., & Lestari, D. M. (2023). Gegar Budaya Mahasiswa
Indonesia dalam Komunikasi Antarbudaya di Luar Negeri. Jurnal Pekommas, 8(2),
217-230.

Hall, E. T. (1976). Beyond culture. Garden City.

Hofstede, G. (2001). Culture’s consequences: Comparing values, behaviors, institutions and
organizations across nations. Sage publications.

Hur. (2025). Wawancara.

IImi Hartati Arles. (2020). Makna Simbolik Tradisi Khatam Rayab Relevansi dengan
Pendidikan Islam di Lembak Kecamatan Padang Ulak Tanding Rejang Lebong. Institut
Agama Islam Negeri Curup.

Kasim, M. Y., & Haddade, H. (2022). Understanding Text and Context for Productive Reading:
an Analysis of Abu Zaid’s Hermeneutics of the Qur’an. Addin, 15(2), 153.
https://doi.org/10.21043/addin.v15i2.10765

Luhmann, N. (2014). La religion comme communication Niklas Luhmann La religion comme
communication.

Meyrowitz, J. (1986). No sense of place: The impact of electronic media on social behavior.
Oxford University Press.

Ottuh, P. O. O., & Jemegbe, M. O. (2020). Communication in Religion and Its Integrative
Implications  for  Society. PINISI Discretion Review, 4(1), 1.
https://doi.org/10.26858/pdr.v4il1.14524

Pramesti Dasih, I. G. A. R., Raka Asmariani, A. A., & Prameswara Padawati Indraswari, I. G.
A. D. (2024). Tradition of Mejaga-Jaga: Ritual Communication and Percejaga-Jaga:
Rituaeptions in Menyamabraya. International Journal of Social Science Humanity &
Management Research, 3(02), 202-207.
https://doi.org/10.58806/ijsshmr.2024.v3i2n05

Page | 306 Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025



JURNAL ILMIAH ILMU SEKRETARI/ADMINISTRASI PERKANTORAN p-ISSN 2354-6557 | e-ISSN 2614-5456

Slabbert, A. (2022). investigation of the concept Religious Communication. Communicare:
Journal for ~ Communication Studies in  Africa, 12(2), 44-60.
https://doi.org/10.36615/jcsa.v12i2.2003

Sousa, M. T. de, Tudor, M.-A., & Evolvi, G. (2021). Media, Religion and Religiosity in the
Digital Age. Tropos: Comunicacao, Sociedade e Cultura, 10(1), 1-14.
https://orcid.org/0000-0003-1458-8952.

Thoele, C. D. (2022). Understanding Culture to Resolve Conflict: An Introduction of the A
DVANCE Through Conflict™™ Model. De Gruyter Handbook of Organizational
Conflict Management, 71.

Ting-Toomey, S. (1988). A face negotiation theory. Theory and Intercultural Communication,
47-92.

Ury, W. (1993). Getting past no: Negotiating in difficult situations. Bantam.

Widodo, S., Idayati, S. R., Sinaga, R. M., Adha, M. M., & Gadeng, A. N. (2023). “ Tradisi
Sedaduwaian”: Budaya Pernikahan Tradisional Saibatin Lampung. JPG (Jurnal
Pendidikan Geografi), 10(1).

Wulan, A. (2024). Peran Desain Vernakular dalam Pelestarian Budaya Lokal di Indonesia.
Circle Archive, 1(6).

Xiao, L. (2024). Analysis of French Cultural Patterns: Based on Hofstede and Minkov’s
Theories. Journal of Education and Educational Research, 9, 328-334.
https://doi.org/10.54097/cbbmew69

Yuli Edi Z, M. K. H., Basirun, B., Ajepri, F., & Jemain, Z. (2023). Pendekatan Tektual
Kontekstual dan Hemenuetika dalam Penafsiran Al-Qur’an. DIMAR: Jurnal
Pendidikan Islam, 4(2), 259-280. https://doi.org/10.58577/dimar.v4i2.89

Jurnal Sekretari | Vol. 12 No. 2 | Juni 2025 Page | 307



