
Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM  P-ISSN: 2774-4833 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025       E-ISSN: 2775-8095 

 

 

 727 

 

 

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMK INSAN MULYA 

 

Rikil Amri1, Aep Saepul Anwar2, Nurlelah3  

1Program Studi Sistem Komputer, Universitas Pamulang 
2Program Studi Sistem Informasi, Universitas Pamulang 

3Program Studi Sistem Manajemen, Universitas Pamulang  

*E-mail: dosen02899@unpam.ac.id 

 

ABSTRAK 

Moderasi beragama merupakan suatu sikap untuk mewujudkan kerukunan antar pemeluk agama. 

Pendidikan merupakan bagian dari alat untuk mengontrol sosial. Sehingga suatu problem sosial 

merupakan bagian penting untuk diperhatikan. Termasuk dengan ketegangan dan konflik yang 

berkaitan dengan agama. Moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam diharapkan mampu 

mendorong adanya harmonisasi dalam kehidupan sekolah.  Masalah pokok yang terjadi yaitu 

kurangnya minat siswa dalam mendalami nilai-nilai moderasi beragama dan Kurangnya pembinaan 

terhadap siswa dalam meningkatkan nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan agama islam 

tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dam mengimplementasikan nilai-nilai 

moderasi beragama di SMK Insan Mulya, Adapun Hasil Kegiatan PKM ini antara lain: 1. 

Pengembangan Kurikulum: Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMK Insan Mulya telah 

dikembangkan untuk memasukkan nilai-nilai moderasi beragama, seperti toleransi, saling 

menghormati, dan kesadaran akan pentingnya kerukunan umat beragama. 2. Pengembangan Sistem 

Penilaian: Sistem penilaian PAI di SMK Insan Mulya telah dikembangkan untuk menilai tidak hanya 

pengetahuan siswa tentang agama, tetapi juga kemampuan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai 

moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan PKM ini telah berhasil meningkatkan 

kesadaran dan keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam 

kehidupan sehari-hari. Melalui pengembangan kurikulum, pelatihan guru, pengembangan materi 

pembelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan pengembangan sistem penilaian, SMK Insan Mulya 

telah menunjukkan komitmennya dalam mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan 

inklusif. Dengan demikian, kegiatan PKM ini diharapkan dapat menjadi contoh bagi sekolah lain 

dalam mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan inklusif, serta meningkatkan 

kesadaran dan keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Kata Kunci: Nilai-Nilai Moderasi Beragama, Pendidikan Agama Islam. 

 

 

ABSTRACT 

Religious moderation is an attitude aimed at fostering harmony among adherents of different 

religions. Education is part of the tool for social control. Therefore, social problems are an 

important aspect to pay attention to, including tensions and conflicts related to religion. It is hoped 

that religious moderation in Islamic Education can encourage harmonization in school life. The 

main issue that arises is the lack of interest among students in exploring the values of religious 

moderation and the lack of guidance for students in enhancing these values in Islamic education. 

This research aims to describe and implement the values of religious moderation at Insan Mulya 

Vocational School. The results of this community service activity include: 1. Curriculum 

Development: The Islamic Education (PAI) curriculum at Insan Mulya Vocational School has been 

mailto:dosen02899@unpam.ac.id


Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
728 

developed to incorporate the values of religious moderation, such as tolerance, mutual respect, and 

awareness of the importance of inter-religious harmony. 2. Development of Assessment System: The 

assessment system for Islamic Education at Insan Mulya Vocational School has been developed to 

assess not only students' knowledge of religion but also their ability to apply the values of religious 

moderation in everyday life. This community service activity has successfully enhanced students' 

awareness and skills in applying the values of religious moderation in their daily lives. Through 

curriculum development, teacher training, development of learning materials, extracurricular 

activities, and the development of assessment systems, Insan Mulya Vocational School has 

demonstrated its commitment to developing moderate and inclusive religious education. Thus, this 

community service activity is expected to serve as an example for other schools in developing 

moderate and inclusive religious education, as well as enhancing students' awareness and skills in 

applying the values of religious moderation in everyday life. 

Keywords : Values of Religious Moderation, Islamic Religious Education. 

PENDAHULUAN 

 Pendidikan merupakan satu aspek yang penting dalam laju kembangnya 

peradaban. Manusia selalu berjalan menuju arah perubahan dan perkembangan 

selaras dengan berkembangnya pendidikan. Boleh dikatakan bahwa perkembangan 

peradaban hari ini buah dari berkembangnya pendidikan. Demikian pentingnya 

pendidikan ini menjadi suatu kebutuhan bagi manusia untuk mencapai kebahagiaan 

duniawi. Setiap dimensi kehidupan manusia hari ini ditopang oleh keberhasilan 

ilmu pengetahuan, baik teknlogi, kesehatan, sosial, ekonomi dan politik.  

 Perkembangan itulah yang demikian menjadi pendorong lahirnya kebahagian 

dunia tersebut. Namun manusia sejatinya tidak hanya mengejar kebahagian dunia 

saja. Terdapat aspek yang lebih jauh dari itu. Bahkan di dalam ajaran agama Islam, 

pendidikan merupakan proses menuju kebahagiaan dunia dan akhirat (ukhrowi). 

Pendidikan Agama Islam diharapkan dapat membentuk pribadi, keluarga dan 

masyarakat yang sempurna. Artinya, masyarakat tersebut sesuai dengan nilai-nilai 

keislaman. Maka dari itu, pendidikan Islam adalah proses sadar dalam 

pembentukan pribadi, keluarga dan masyarakat yang islami (Mahmud, 2011).  

 Pendidikan Islam menurut Ahmad Tafsir didefinisikan sebagai bimbingan. 

Pendefinisian tersebut didasarkan kepada manusia sebagai makhluk yang nisbi atau 

banyak keterbatasan. Sehingga, dalam pendidikan Islam seseorang berusaha untuk 

memberi pengetahuan dan mengarahkan. Adapun aspek-aspek yang dibimbing 

adalah aspek jasmani, rohani serta akal manusia (Arifin, 2010). Ketiganya menjadi 

aspek proses yang ditempuh hingga akhir hayat untuk mencapai tingkatan manusia 

yang sempurna (insan kamil).  



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
729 

 Pendidikan agama Islam bukan hanya membentuk manusia yang taat kepada 

Tuhan semata. Pendidikan agama Islam juga diharapkan dapat membina manusia 

yang mampu menyeimbangkan hubungan baiknya dengan sesama manusia dan 

lingkungan alam sekitarnya. Pendidikan agama Islam diharapkan mampu 

menjadikan seseorang yang bermanfaat bagi dirinya, masyarakat, bangsa dan 

agamanya serta selalu menghayati, mengamalkan dan mensyiarkan ajaran Islam 

dalam hubungannya dengan sang Pencipta dalam dimensi transendental maupun 

yang diciptakan pada dimensi sosial (Daradjat, 2010).  

 Namun nyatanya terdapat berbagai persoalan yang dapat kita temukan dalam 

dunia sosial hari ini. Satu diantaranya adalah masalah yang berkaitan dengan 

kedamaian dan harmonisasi dalam kehidupan sosial kemanusiaan. Beberapa 

diantaranya akan dibahas dalam latar belakang ini. Pertama, adalah aksi terorisme. 

Beberapa aksi terorisme yang terjadi di dunia dan di Indonesia biasanya dilakukan 

oleh mereka yang mengaku beragama Islam dan mengklaim hal tersebut sebagai 

perwujudan dari jihad fisabilillah. Seperti peristiwa yang terjadi pada 11 September 

2001 lalu yang sempat menggemparkan publik dunia. Setelah peristiwa tersebut, 

muncul kecenderungan yang mereduksi pengertian terorisme seolah identik dengan 

agama Islam. Kedua, konflik kemanusiaan yang terjadi karena perbedaan. Apabila 

hal ini dianalisis, di Indonesia sempat terjadi berbagai konflik. Indonesia sebagai 

Negara yang majemuk, beragam perbedaan ras, suku, agama dan bahasa memang 

rentan terjadi konflik. Faktor kecil saja bisa menyulut konflik terjadi. Seperti yang 

sempat terjadi di Sintang pada tahun 2021 lalu. 

 Padahal pandangan Islam sendiri sangat bertolak belakang terhadap tindak 

kekerasan, konflik dan perbuatan merendahkan derajat kemanusiaan lainnya. Disini 

perlu adanya peran pemuka dan tokoh-tokoh agama untuk membangun 

keharmonisan sesama umat beragama. Terkadang kita keliru antara fundamental 

dalam menjalankan syariat agama dengan tindakan radikalisme. Dalam bahasa 

arab, radikalisme sendiri ialah syiddah atau attanatu”, artinya keras, eksklusif, 

berpikiran sempit, rigid, serta memonopoli kebenaran (Said dan Rauf, 2015). 

Fundamentalis dalam Islam atau muslim fundamental dianjurkan dalam 

menjalankan syariat agama. Namun, radikalisme akan bertentangan dengan ajaran 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
730 

agama Islam, dimana Islam sendiri menganjurkan bagi pemeluknya untuk berbuat 

baik kepada semua orang tanpa memandang latar belakang suku bangsa dan agama.  

 Dalam konsep agama Islam, dikenal dengan moderasi beragama. Sejumlah 

tokoh pembaharuan pemikiran Islam di Indonesia sempat membahas terkait 

moderasi beragama. Satu diantaranya, yakni Nurcholish Madjid atau yang akrab 

disapa Cak Nur. Cak Nur merupakan tokoh pembaharuan pemikiran Islam yang 

terkenal di Indonesia. Cak Nur semenjak muda sudah dikenal dengan karya-karya 

intelektualnya. Banyak yang menjulukinya sebagai Natsir Muda. Bahkan Cak Nur 

banyak dimintai pendapatnya oleh pejabat publik, termasuk oleh Soeharto. Selain 

cendikiawan muslim, Cak Nur juga dikenal sebagai negarawan. Ia pernah terlibat 

dalam memberikan pertimbangan reformasi kepada Presiden Soeharto.  

 Kebebasan beragama merupakan satu dari sekian banyak topik keislaman 

yang diangkat Cak Nur. Menurutnya kebebasan beragama ini sudah dijamin oleh 

Islam. Bahkan Al-Quran sendiri mengajarkan bagaimana kemajemukan dalam 

agama (religion plurality). Sekalipun setiap agama memiliki klaim kebenaran 

masing-masing, namun setiap agama diberi kebebasan untuk hidup (Madjid, 1998). 

Tokoh Cak Nur ini pun mendorong peneliti untuk mengangkat topik pembahasan 

mengenai moderasi beragama.  

 Memang pada dasarnya Islam dengan Pancasila tidak terdapat pertentangan. 

Namun dengan corak multicultural yang ada di Indonesia sangat rentan terjadinya 

sentimentil dan perpecahan. Lebih tepatnya kerap dijumpai disharmoni dalam 

praktek budaya di Indonesia. Perlu adanya suatu platform pemikiran dan 

pemahaman yang mengusung nilai-nilai mutikultural demi terlaksananya moderasi 

di tanah air (Wahyudin, 2021). Hal ini dikarenakan alasan tadi, Indonesia yang 

multikultural akan sangat rentan terjadi pertentangan, dinamika dan juga 

perpecahan.  

 Sikap terbuka antar agama menjadikan harapan untuk menemukan titik 

persamaan atau pemersatunya. Karena mulanya setiap agama berpegang pada 

prinsip yang sama, yakni berserah diri pada Tuhan Yang Maha Esa. Kerukunan 

umat beragama tersebut akan dikuatkan oleh titik persinggungan pemersatunya atau 

common platform/kalimatun sawa. Moderasi beragama ini baiknya 

diinternalisasikan dalam dunia pendidikan agar membentuk pribadi yang bersikap 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
731 

terbuka dengan perbedaan di lingkungan sekitarnya. Pendidikan merupakan suatu 

wadah untuk membentuk karakter dan mengembangkan potensi seorang individu. 

Melalui pendidikan seorang individu disiapkan untuk dapat menjalani kehidupan 

bermasyarakat di masa mendatang. Sehingga pendidikan ini akan mempengaruhi 

kehidupan bermasyarakat. Singkatnya pendidikan dapat dijadikan sebagai suatu 

alat untuk mengontrol masyarakat. Adanya internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama ini diharapkan mampu membentuk masyarakat yang rukun dan harmonis 

di tengah-tengah multikultural.  

 Berdasarkan uraian diatas, maka penelitian ini mencoba Implementasi Nilai-

Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di SMK Insan Mulya. 

Asumsi dasar yang diangkat adalah dengan harapan nilai nilai moderasi beragama 

ini dapat membentuk masyarakat yang harmonis ditengah perbedaan dan 

kemajmukan melalui pendidikan. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat 

menambah kebutuhan literatur dalam dunia pendidikan. 

1. Rumusan Masalah 

 Melihat dari latar belakang penelitian yang telah disampaikan di latar 

belakang, maka penulis merumuskan masalah, yaitu: 

1. Apa yang di Maksud Moderasi Beragama? 

2. Apa saja Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama? 

3. Bagaimana Konsep Moderasi Beragama dan Relevansinya 

4. Bagaimana Impelementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Pendidikan 

Agama Islam di SMK Insan Mulya 

2. Tujuan Penelitian 

 Melihat dari rumusan masalah yang disampaikan di latar belakang, maka 

tujuan dalam penelitian ini yaitu untuk bertujuan untuk mengetahui:  

1. Pengertian Moderasi Beragama. 

2. Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama. 

3. Konsep Moderasi Beragama dan Relevansinya 

4. Impelementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Agama Islam 

di SMK Insan Mulya. 

3. Manfaat Hasil Penelitian 

 Adapun manfaat dari penelitian ini terbagi ke dalam dua bagian, yakni 

manfaat teoritis dan manfaat praktis, yang diuraikan sebagai berikut:  



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
732 

1. Manfaat Teoritis 

 Manfaat teoritis dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Hasil penelitian ini dapat digunakan menjadi tambahan literatur keislaman 

dan pemikiran untuk bahan referensi dalam penelitian yang berkaitan 

selanjutnya. 

b. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai kontribusi pengetahuan dalam 

bidang pendidikan agama Islam. 

2. Manfaat Praktis 

 Manfaat teoritis dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai masukan untuk penerapan dan 

pelaksanaan pendidikan agama Islam. 

Hasil dari penelitian ini dapat dijadikan pegangan bagi para pendidik, 

khususnya di lembaga pendidikan Islam.  

 

METODE 

 

Sebagai aturan umum, metode penelitian dicirikan sebagai metode logis untuk 

mendapatkan informasi dengan alasan dan penggunaan tertentu (Sugiyono, 2015). 

Adapun metode penelitian dalam tesis ini membahas seperti: jenis penelitian, jenis 

data, sumber data, pendekatan dan analisis, dan langkah-langkah penelitian.  

1. Jenis Penelitian  

Penelitian ini berbentuk Penelitian Kepustakaan (Library Research). Artinya 

informasi yang dipergunakan untuk penyusunan ini bersumber pada bukubuku 

tulisan yang berbeda, yang diidentikkan berdasarkan gagasan modernisasi 

pendidikan yang disusun oleh banyak orang di lapangan, diidentifikasikan dengan 

perhatian penulis, salah satu tokoh yang menjadi pertimbangannya yaitu Nurcholish 

Madjid yang merupakan tokoh yang dibahas dalam penelitian ini.  

2. Jenis Data  

Jenis data yang digunakan adalah kualitatif, kualitatif adalah metode penelitian 

yang berlandaskan pada filsafat postpositivisme, filsafat postpositivisme sering 

disebut juga sebagai paradigma interpretative dan konstruktif, yang memandang 

realitas sosial sebagai sesuatu yang holistik / utuh, kompleks, dinamis, penuh 

makna dan hubungan gejala bersifat interaktif.  



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
733 

3. Sumber Data  

Jenis sumber informasi adalah bersumber pada ulasan ini yang terdiri dari dua 

macam. Untuk memulainya, sumber informasi penting yang diperoleh melalui 

pencarian dan eksplorasi berbagai karya tulis yang diidentifikasi dengan objek 

tinjauan ini, khususnya gagasan modernisasi pendidikan Islam yang  

4. Metode Kegiatan 

Pelaksanaan Implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan 

agama islam di SMK Insan Mulya ini menggunakan metode pemberian materi serta 

pelatihan. Kegiatan ini melibatkan Guru beserta siswa-siswi SMK Insan Mulya, dan 

Dosen Universitas Pamulang Serang yang terdiri dari Program Studi Sistem 

Komputer, Sistem Informasi dan Manajemen. Kegiatan ini akan diikuti oleh 25 

peserta baik dari guru dan peserta didik SMK Insan Mulya, maupun Dosen 

Universitas Pamulang Serang Program Studi Sistem Komputer dan Manajemen. 

Setelah itu tim Pengabdian Kepada Masyarakat (PKM) melakukan pemaparan 

materi mengenai nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan agama islam  

5. Tahapan Kegiatan 

Ada beberapa tahapan yang dapat dilakukan pada kegiatan oleh tim Pengabdian 

Kepada Masyarakat adalah : 

1. Ketua dan anggota tim melakukan rapat baik secara daring maupun luring 

untuk mendiskusikan tema Pengabdian Kepada Masyarakat (PKM). 

2. Melakukan survei SMK Insan Mulya serta mengurus ijin dan menentukan 

tempat kegiatan dan waktu pelaksanaannya. 

3. Berdiskusi dengan Kepala SMK Insan Mulya. 

4. Menyiapkan kelengkapan kegiatan seperti spanduk kegiatan serta kesiapan 

administrasi dan perlengkapan lainnya. 

5. Tim pengabdian melaksanakan pengabdian. 

Metode pelaksanaan kegiatan PKM disesuaikan dengan permasalahan yang terjadi, 

yaitu: 

1. Minimnya minat siswa dalam kegiatan-kegiatan keagamaan. 

a. Pemberian materi terkait pembinaan dalam kegiatan keagamaan siswa: 

b. Mengadakan simulasi kegiatan keagamaan siswa. 

2. Kurangnya pembinaan dalam kegiatan-kegiatan keagamaan siswa: 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
734 

a. Diadakannya siraman rohani tentang pentingnya nilai-nilai moderasi 

beragama dalam membentuk karakter. 

b. Menyarankan agar pembinaan kegiatan keagamaan siswa dalam 

membentuk karakter dalam berjalan dengan baik. 

3. Faktor Keluarga, Siswa yang belajar akan menerima pengaruh dari keluarga 

berupa: cara orang tua mendidik, relasi antara anggota keluarga, suasana rumah 

tangga dan keadaan ekonomi keluarga. 

a. Menyarankan guru-guru untuk melakukan pendekatan-pendekatan dengan 

orang tua siswa 

4. Faktor Sekolah, Faktor sekolah yang mempengaruhi belajar ini mencakup 

metode mengajar, kurikulum, relasi guru dengan siswa, relasi siswa dengan 

siswa, disiplin sekolah, pelajaran dan waktu sekolah, standar pelajaran, 

keadaan gedung, metode belajar dan tugas rumah. 

a. Mengadakan sholat duha dan mengaji bersama setiap pagi  

b. Memulai pembelajaran Pendidikan Agama Islam dengan mengaji terlebih 

dahulu 10 menit 

5. Faktor Masyarakat, Masyarakat merupakan faktor ekternal yang juga 

berpengaruh terhadap belajar siswa. Pengaruh itu terjadi karena keberadaannya 

siswa dalam masyarakat. 

a. Memberikan motivasi kepada siswa agar memilih lingkungan teman yang 

membuat diri lebih baik 

6. Faktor siswa, Keadaan siswa serta latar belakang yang bermacam-macam dan 

dapat mempengaruhi proses belajar mengajar, hal ini dikarenakan oleh faktor 

internal dan eksternal yaitu faktor yang berasal dari diri siswa sendiri dan 

berasal dari orang lain.  

a. Memberikan saran kepada guru-guru agar siswa mengaji dirumah masing-

masing. 

7. Faktor Guru, Kurangnya masukan motivasi dari guru, sehingga terkadang 

siswa merasa kurang antusias dalam mengikuti pembelajaran. dicermati guru 

guna mengetahui pola tingkah laku siswa. 

  



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
735 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Moderasi Beragama  

Moderasi beragama merupakan suatu konsep kerukunan beragama yang 

biasanya dikembangkan ditengah masyarakat majemuk seperti di Indonesia. 

Perpecahan dan konflik akan mudah terjadi dan tersulut ditengah masyarakat 

majemuk. Maka dalam kondisi keberagaman dan keberagamaan, moderasi 

beragama hadir sebagai usaha menekan adanya ketegangan tersebut.  

Istilah moderasi beragama ini dapat kita telusuri terlebih dahulu 

pengertiannya menurut etimologi. Secara etimologi, moderasi beragama memiliki 

kaitan dengan beberapa istilah dalam bahasa lain, seperti moderation dalam bahasa 

Inggris yang artinya sedang, sikap menengah dan penengah. Istilah moderasi 

beragama dalam bahasa Indonesia sendiri dapat diartikan sebagai “pengurangan 

kekerasan” atau “pengurangan keekstreman” (Kemdikbud, 2016). Secara etimologi 

ini, moderasi beragama berarti sikap menengah atau pengurangan kekerasan dalam 

menyikapi keberagaman dalam keberagamaan. Moderasi beragama ini sebagai 

konsep yang memang terlahir dari agama-agama terbuka atau inklusif seperti Islam. 

Nurcholish Madjid menyebutnya sebagai ajaran dari agama yang hanief. Islam 

melalui wahyu Tuhan yakni al-Quran, mengajarkan bagaimana kemajemukan 

dalam agama (religion plurality) (Madjid, 1994). Jadi dapat kita simpulkan bahwa 

moderasi beragama adalah sikap terbuka umat beragama untuk menekan adanya 

ketegangan dan kekerasan.  

Moderasi beragama ini banyak berkembang di negara bercorak 

multikultural seperti di Indonesia. Apabila ditelusuri lebih dalam Indonesia 

memang terkenal sebagai negara yang kaya akan keragamannya. Multikultural 

secara bahasa dapat diartikan sebagai keragaman budaya. Sebagaimana dilihat dari 

kamus besar bahasa Indonesia, multikultural merupakan dua penggalan kata, yakni 

multi berarti ragam dan kultural yang berarti kebudayaan (Tim Penyusun, 2016). 

Sedangkan secara istilah dapat diartikan moderasi beragama sebagai sikap dari 

masyarakat yang memiliki corak kebudayaan yang beragam. Menurut Muzhar, 

multikulturalisme merupakan sudut pandang masyarakat yang memiliki keragaman 

etnis, budaya, agama dan struktur masyarakatnya (Daris, 2017). Masyarakat 

multikulturalisme ini terbentuk secara alamiah karena beberapa faktor tertentu. 

Multikultural terbentuk karena adanya pertemuan budaya masyarakat di suatu 

tempat. Perbedaan budaya tersebut lahir secara alamiah dari beberapa individu, 

suku atau kelompok masyarakat yang menyatu di suatu daerah (Agus, 2019). 

Indonesia multikultural dalam berbagai aspek, baik aspek primordial (suku, bahasa 

dan kedaerahan), aspek kepercayaan baik agama-agama ataupun penghayat 

kepercayaan lainnya dan juga dalam aspek local wisdom.  

Kementerian Agama RI (Kemenag) turut menggaungkan dan menyebarkan 

narasi-narasi moderasi beragama. Berdasarkan naskah yang disusun Kemenag, 

moderasi beragama itu merupakan sikap dari penganut agama yang dapat 

memposisikan pengamalan agama sendiri (ekslusif) dengan saling menghormati 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
736 

kepada pengamalan ibadah orang lain termasuk dengan yang berbeda agama (Tim 

Penyusun Kemenag RI, 2019). Namun bukan berarti moderasi beragama tersebut 

tanpa adanya batasan. Terdapat beberapa batasan berupa indikator yang disesuaikan 

dengan ditinjau dari berbagai aspek, yakni teks kitab suci, hadits dan pengajaran 

agama lainnya, konstitusi atau hukum negara, musyawarah atau kesepakatan sosial 

dan kearifan lokal.  

2. Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama 

Corak Pemikiran Nurcholish Madjid Bermula dari kegigihan Nurcholish 

Madjid (Cak Nur) dalam merespons berbagai tantangan umat Islam dalam 

memasuki dunia modern pada awal 1970-an. Sebagai seorang Muslim yang tinggal 

di Indonesia, dia terlihat amat prihatin melihat kondisi umat Islam yang tampak 

“gagap” dalam menyikapi modernisasi yang kebetulan munculnya dari barat. 

Menurut Cak Nur, Muslim mestinya bersyukur dengan modernisasi, karena pada 

dasarnya ajaran Islam yang hakiki compatible dengan modernitas. Bahkan proses 

modernisasi itu merupakan konsekuensi logis dari paham tauhid yang diajarkan 

Islam. Disini Cak Nur mencoba meletakan konteks teologis dalam membangun 

wawasan kemodernan (Nurcholish Madjid, 1987, p. 41).  

Kita sepenuhnya berpendapat bahwa modernisasi ialah rasionalisasi yang 

ditopang oleh dimensi-dimensi moral, dengan berpijak pada prinsip iman kepada 

tuhan Yang Maha Esa. Akan tetapi, kita juga sepenuhnya menolak pengertian yang 

mengatakan bahwa modernisasi adalah westernisasi, sebab kita menolak 

westernisme. Dan westernisme yang kita maksudkan itu ialah suatu total way of 

life, dimana faktor yang paling menonjol adalah sekularisme, dengan segala 

percabangannya (Nurcholish Madjid, 1987, p. 23). 

Pengertian yang mudah tentang modernisasi ialah pengertian yang identik, 

atau hampir identik dengan pengertian rasionalisasi. Dan hal itu berkaitan dengan 

proses perombakan pola berpikir dan tata kerja lama yang tidak akliah (rasional), 

dan menggantinya dengan pola berpikir dan tata kerja baru yang akliah (Nurcholish 

Madjid, 1987, pp. 208-209). Dalam Islam, agama dan negara tidak terpisahkan, 

namun tidak berarti bahwa antara keduanya itu identik. Karena itu, dari sudut 

pandang Islam, pernyataan bahwa Indonesia bukanlah negara sekuler (artinya, 

bukan negara yang menganut sekularisme berupa pemisah negara dari agama) dan 

bukan pula negara teokrasi (artinya, bukan negara yang kekuasaannya dipegang 

para pendeta, rohaniawan atau ecclesiatics, ahbar, ruhban) (Nurcholish Madjid, 

2005, p. 114).  

Modernisasi ini tidak semuanya negative, banyak hal positif yang harus 

diambil. Karena modernisasi adalah bagian dari peradaban yang dibangun oleh 

manusia. Masyarakat terbuka yang dicita-citakan Cak Nur, menurut Budy 

Munawar, adalah masyarakat yang dapat mewujudkan keadilan sosial di 

tengahtengah mayoritas muslim sebagai umat penengah di negeri ini. Secara 

historis, kebaikan orang-orang Arab saat menjadi pemenang politik di dunia militer 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
737 

waktu itu tidak membuat mereka memandang hina peradaban dan negara yang 

mereka taklukkan (Budy Munawar Rachman, pp. 1892-894). 

Corak pemikiran Islam Nurcholish Madjid adalah masalah kemodernan. 

Pemikirannya pada wilayah ini dilatarbelakangi oleh keinginannya memperlihatkan 

bahwa Islam tidak hanya bertentangan dengan isu-isu modernitas, tetapi juga 

memandang nilai-nilai yang mendukung modernisasi itu sendiri. Lebih dari itu, ia 

juga memperlihatkan bahwa Islam secara inheren dan aslinya adalah agama yang 

selalu modern. Paling tidak upaya Nurcholish Madjid itu dimaksudkan memberikan 

landasan teologis terutama bagi golongan intelektual agar mampu memberikan 

respon positif terhadap proses modernisasi, tetapi tetap bertolak dan mengacu 

kepada iman Islam. (M. Dawam Raharjo, 1989, pp. 29-31). 

Percikan pemikiran Nurcholish Madjid tentang proses modernisasi tidak 

lepas dari upaya menjinakkan atau mengadopsikan nilai-nilai yang inheren dengan 

zaman modern, seperti Rasionalisasi, Sekularisasi, Liberalisasi, dengan ajaran 

Islam. Tetapi usahanya tersebut ditanggapi secara salah oleh sebagian besar umat 

Islam di Indonesia, sehingga untuk menghindari kesalah pahaman terhadap gagasan 

dan istilah yang digunakan, dalam tulisannya “Modernisasi ialah Rasionalisasi 

bukan Westernisasi” ia mengatakan bahwa Modernisasi bukan Westernisasi, 

Rasionalisasi bukan Rasionalisme, Sekulerisasi bukan Sekulerisme, begitu juga 

dengan Liberalisasi bukan Liberalisme, karena di antara keduanya merupakan dua 

hal yang berbeda dan masing-masing mengandung implikasi yang berbeda pula. 

Nurcholish Madjid membedakan antara “sekularisme” dan “sekularisasi”. 

Sekularisasi tidaklah dimaksudkan sebagai penerapan sekularisme dan mengubah 

kaum Muslim menjadi sekularis. Sekularisasi yang dimaksudkan Nurcholish 

Madjid adalah sebuah proses pembebasan, yaitu untuk menduniawikan nilai-nilai 

yang sudah semestinya bersifat duniawi, dan mengukhrawikannya.100 Artinya, 

negara dan agama dalam Islam tidak terpisah karena setiap orang Muslim dalam 

melaksanakan setiap kegiatan, termasuk kegiatan bernegara dan bermasyarakat 

terutama dalam bidang pendidikan harus selalu berniat dalam rangka mencapai 

ridha Allah dengan itikad sebaik-baiknya dan pelaksanaan amal perbuatan 

setepattepatnya. Tidak ada sedikit pun kegiatan seseorang, walaupun hanya seberat 

atom yang tidak akan dipertanggungjawabkan kepada Tuhan (Nurcholish Madjid, 

2002, p. 31).  

Moderasi beragama banyak terlahir dari berbagai tokoh muslim dunia 

seperti Hasan Bashri (110 H), Imam Syafii (204 H), Imam Abu Hasan al-Asyari 

(324 H), dan lain sebagainya. Generasi dari mulai tahun 1970 dari Indonesia juga 

mulai bermunculan dan menjadi tokoh pemikiran plural yang mendunia. Beberapa 

diantaranya yakni, Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid dan Buya Safi’i 

Ma’arif.  

Pemikiran moderasi beragama yang akan diambil pada penelitian ini 

dibatasi dan konsen membahas pemikiran dari Nurcholish Madjid atau yang akrab 

disapa Cak Nur. Beliau terkenal konsen dalam pengkajian pemikiran keislaman dan 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
738 

keindonesiaan, pluralisme dan pemikiran Islam inklusif lainnya. Menurut Cak Nur, 

Islam merupakan agama yang hanief sesuai dengan fitrah kemanusiaan. Cak Nur 

sendiri menganggap sikap yang terbuka menekan segala macam ketegangan antar 

perbedaan adalah pandangan Islam yang sejati (Madjid, 1994). Tak heran apabila 

Cak Nur dianggap sebagai pembaharu pemikiran Islam. Terbukti dari berbagai 

karyanya seperti Islam Keindonesiaan Kemodernan, Islam Doktrin dan Peradaban, 

Islam Agama Kemanusiaan, dan masih banyak lagi.  

Pembaharuan dalam Islam timbul sebagai reaksi dan respon umat Islam 

terhadap imperialisme Barat yang telah mendominasi dalam bidang politik dan 

budaya pada abad 19. Namun, imperialisme Barat bukanlah satu-satunya faktor 

yang menyebabkan adanya pembaharuan dalam Islam. Kata modern yang dikenal 

dalam bahasa Indonesia jelas bukan istilah original atau asli melainkan diekspor 

atau di ambil dari bahasa asing (modernization), berarti terbaru atau mutakhir 

menunjuk kepada perilaku waktu yang tertentu (baru). Akan tetapi, dalam 

pengertian yang luas modernisasi selalu saja dikaitkan dengan perubahan dalam 

semua aspek kawasan pemikiran dan aktifitas manusia. Secara teoritis di kalangan 

sarjana Muslim mengartikan modernisasi lebih cenderung kepada suatu cara 

pandang. Seperti yang didefinisikan oleh Harun Nasution, modernisasi adalah 

mencakup pikiran, aliran, gerakan dan usaha untuk merubah faham-faham, adat 

istiadat, institusi-institusi lama dan sebagainya untuk disesuaikan dengan suasana 

baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi.69  

Perhatian utama modernitas adalah problematika kekinian. Sehingga 

modernitas ingin membebaskan manusia dari kegamangan menghadapi kehidupan, 

melepaskannya dari segala beban moral yang dapat merintanginya untuk meraih 

kebahagiaan hidup duniawi. Gerakan Renaisans yang dimaksudkan di atas adalah 

gerakan yang ditegakkan atas sendi antroposentrik yang menjadikan manusia 

sebagai pusat dan ukuran segala-galanya. Sementara wahyu secara berangsur dan 

69 Harun Nasution, Islam Rasional; Gagasan dan pemikiran (Bandung: 

Mizan,1996) hlm.181 58 sistematis dibuang karena dirasakan tidak perlu lagi. 

Sistem nilai dan sistem kebenaran yang dapat dipercaya adalah sejauh yang berada 

dalam bingkai radius inderawi. Sedangkan di luar itu tidak ada nilai dan kebenaran. 

Dalam konteks ini, istilah yang dipakai A.J Toynbee sebagai extra scientific 

knowledge (pengetahuan ilmiah ekstra) tidak diberi tempat dalam kawasan 

modernitas.  

Manusia diposisikan sebagai pemain tunggal. Pendamping baginya tidak 

dibutuhkan dan pada tingkatnya yang tertinggi Tuhan telah dilupakan. 70 

Modernisasi bisa juga disebut dengan reformasi yaitu membentuk kembali, atau 

mengadakan perubahan kepada yang lebih baik, dapat pula diartikan dengan 

perbaikan. Dalam bahasa arab sering diartikan dengan tajdid yaitu memperbaharui, 

sedangkan pelakunya disebut Mujaddid yaitu orang yang melakukan pembaharuan. 

Sedangkan menurut Nurcholis Madjid, modernisasi adalah proses perombakan pola 

berfikir dan tata kerja lama yang tidak aqliyah (rasional). Urgensi modernisasi yang 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
739 

ditawarkan oleh Nurcholish Madjid adalah Rasionalisasi, 71 hal itu di maksudkan 

sebagai usaha untuk memberi jawaban Islam, terhadap masalah–masalah baru di 

sekitar modernisasi itu sendiri. Dan ide modernisasi Nurcholish ini, masih 

berorientasi kepada agama yang dianutnya (Islam), tidak sebagaimana modernisasi 

ala Barat, yang meletakkan dasarnya di atas Materialisme. Modernisasi bias 

bermakna dua hal, makna pertama mengambil mentah-mentah setiap hal yang 

datang dari Barat. Sedangkan makna kedua, mengambil sains dan teknologi Barat 

bahkan berusaha kembali menjadi terdepan di bidang sains dan teknologi. Bila 

makna kedua yang dipakai, kita bisa menjadi Islam dan modern sekaligus. Menurut 

Nurcholis Madjid modernisasi sebuah peradaban adalah sebuah keharusan sejarah 

yang tidak akan mungkin dapat dielakkan apalagi ditentang. Karena itu sangatlah 

salah jika sebuah modernitas di artikan sebagai sebuah pertentangan antara dua 

tempat yang saling berseteru misalnya pertarungan antara barat dengan timur, Islam 

dengan Kristen, atau Asia dengan Eropa. Sebenarnya yang terjadi dalam 

modernisasi adalah pertarungan dua zaman yang berbeda antara abad agrarian dan 

abad teknis. dua abad yang perbedaannya menjadi sangat terlihat pasca masa 

kebangkitan eropa. 

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat kita tarik sebuah kesimpulan bahwa 

dalam pemikiran Nurcholish Madjid pembaharuan hanya bisa dilakukan dengan 

menghubungkan pemikiran tradisionalis dengan modernis sehingga akhirnya 

melahirkan pemikiran-pemikiran baru yang progresif, modern, progresif dan tidak 

mengalami keputusan intelektual dengan pemikiran Islam era klasik yang sangat 

maju pada zamannya. Pembaharuan tersebut, memperlihatkan cara berpikir holistik 

Nurcholis yang menghormati pemikiran para pendahulunya, namun tidak 

terperangkap dengan mendewakan pemikiran tersebut dalam sakralisasi pemikiran. 

Maka, arti itu sangat pantas jika pembaharuan yang dicanangkan olehnya bergerak 

dalam kerangka utama neo-modernis. Sebagai lokomotif modernitas di Indonesia, 

Nurcholish Madjid berpendapat bahwa Islam adalah agama yang sangat 

menghargai rasio, kebebasan berpikir, kebebasan bertindak, berkreatifitas, dan 

mendorong ummatnya untuk senantiasa mengembangkan ilmu pengetahuan. Oleh 

karena itu, seorang muslim harus mampu menjadi muslim yang modernis, 

progresif, rasional, dan non-sektarian. Modernisasi atau pembaharuan dalam dunia 

Islam mengandung arti upaya atau aktivitas untuk mengubah kehidupan umat Islam 

dari keadaan-keadaan yang sedang berlangsung kepada keadaan yang baru hendak 

di wujudkan demi kemaslahatan hidup dan masih dalam garis-garis yang tidak 

melanggar ajaran dasar yang disepakati oleh para ulama Islam. 

Cak Nur adalah seorang cendekiawan muslim, sekaligus sosok yang 

dijuluki sebagai tokoh pembaharu di Indonesia. Berbagai ide-ide yang ia gagasnya 

dapat dilihat dalam karya-karyanya. Ia telah banyak melahirkan pemikiran yang 

progresif, kritis, dan bijaksana untuk kemajuan Islam dan bangsa. Karya-karya Cak 

Nur yang tertuang dalam bentuk buku biasanyadisampaikan dalam pelatihan, 

kaderisasi, dan ceramah. Cak Nur menjadi penulis yang hebat. Bakat 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
740 

kepenulisannya sudah terlihat semenjak aktif di organisasi HMI. Tulisan-tulisan 

Cak Nur meyakinkan banyak pembaca. Karya-karyanya dapat dijadikan 

pencerahan untuk berpikir secara universal. Tulisan-tulisannya yang terbit dalam 

bentuk buku meliputi: Islam Doktrin dan Peradaban, Islam Agama Kemanusiaan, 

Islam Agama Peradaban, Khazanah Intelektual Islam, Pintu-Pintu Menuju Tuhan, 

Cendekiawan dan Religiustas Masyarakat, Tradisi Islam, Kaki Langit Peradaban 

Islam, Indonesia Kita, Cita-Cita Politik Islam, Islam Kemodernan dan 

Keindonesiaan, Islam Kerakyatan (Pikiran-Pikiran Nurcholish Muda), Atas Nama 

Pengelaman, Bilik-Bilik Pesantren, Dialog Keterbukaan, Perjalanan Religius 

Umrah dan Haji, Dialog Ramadhan, dan Masyarakat Religius Membumikan Nilai-

Nilai Dalam Kehidupan Masyarakat (Saifuddin Herlambang, 2018, pp. 36-37). 

Selain karya tersebut mengantarkan Cak Nur menjadi tokoh yang mengagumkan, 

meskipun banyak yang mengkritik pemikirannya. Cak Nur banyak melahirkan 

corak berpikir yang dianggap mempengaruhi gaya berpikir anak bangsa, dengan 

mendorong berpikir demokratis, inklusif, keadilan social dan egaliter kemanusiaan. 

Buku-buku tersebut menjadi rujukan para pemikir Indonesia, termasuk lingkaran 

anak-anak HMI. Ide-ide yang tertuang dalam buku-bukunya sangat mendorong 

pembaca optimis dalam menjaga bangsa yang beradab. Itulah sekian banyak karya 

Cak Nur dalam membangun dinamika dan kemajuan pemikiran Indonesia yang 

sangat berpengaruh dan maju. 

Landasan Historis Modernisasi Pendidikan Islam Modernisasi pendidikan 

yang digagas Nurcholish Madjid pada dasarnya mengacu pada pertumbuhan 

metode berpikir filosofis dan membangkitkan kembali etos keilmuan Islam yang 

pada masa klasik Islam telah memperlihatkan hasil yang cukup gemilang. Sebagai 

landasan historis, modernisasi pendidikan berangkat pada penelaahan kembali 

kejayaan umat Islam pada masa klasik. Pesatnya pertumbuhan dan perkembangan 

keilmuan dan keahlian pada masa Islam klasik tidak terlepas dari sikap kaum 

muslim yang memandang hidup serba optimis. Oleh sebab itu, kalangan muslim 

klasik misalnya dengan tegas tidak dapat menerima kisah-kisah Yunani yang serba 

pesimis, tragis, dan cenderung kurang harapan pada dunia dan kehidupan. 

Sebaliknya, para intelektual muslim dulu banyak mengambil alih filsafat Yunani 

dan bangsabangsa lainnya, serta mengembangkan dan mengislamkannya 

(Nurcholish Madjid, 1997, p. 16). Berbeda dengan bangsa Yunani yang sibuk 

dengan drama dan tragedi. 

Para sarjana Islam menekuni masalah teknik dan teknologi, karena itu 

mereka amat menonjol dalam ilmu-ilmu empiris, seperti: kedokteran, astronomi, 

pertanian, ilmu bumi, ilmu ukur (handasah), ilmu bangunan, dan lain-lain. Inilah 

dampak positif dari sikap penuh harapan kepada hidup yang mengejala waktu itu, 

sehingga para sarjana Islam klasik  merintis jalan ke arah perbaikan nyata 

kehidupan duniawi dengan menerapkan berbagai teori ilmiah.269 Berbeda dengan 

kondisi umat Islam klasik, mayoritas muslim sekarang terutama Indonesia yang 

menganut paham Asy’ari dan bermazhab “fiqh Syafi’i” justru memusuhi filsafat. 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
741 

Filsafat yang dianggap datang dari Barat mereka klaim sebagai kerangka keilmuan 

yang keluar dari paham Islam yang benar. 

Lenyapnya tradisi iptek di kalangan muslim pada umumnya bukanlah sebab 

dari Islamnya, tetapi terletak pada sikap muslim itu sendiri yang menjadikan Islam 

memusuhi iptek. Ajaran Islam dengan jelas menunjukan adanya hubungan yang 

organik antara ilmu dan iman. Hubungan organik itulah kemudian yang dibuktikan 

dalam sejarah Islam klasik, ketika kaum muslim memiliki jiwa kosmopolitan yang 

sejati. Sikap kaum muslim yang tidak menghargai filsafat dan ilmu pengetahuan 

menyebabkan kaum muslim terus merosot dan memudar. Banyak orang yang 

langsung menimpakan kesalahan ini kepada AlGhazali yang menyerang filsafat dan 

mendorong ke arah runtuhnya tradisi pemikiran kefilsafatan dan ilmu pengetahuan. 

Meskipun menurut Nurcholish Madjid tuduhan terhadap Al-Ghazali itu jelas dapat 

dibantahkan, namun memang terjadi koinsidensi histori berupa kenyataan bahwa 

pada abad ke-12, yaitu sekitar tampilnya Al-Ghazali, ilmu pengetahuan Islam mulai 

mengalir pindah ke Barat (Nurcholish Madjid, 1997, p. 23) setelah 

mengguncangkan dunia Barat selama dua atau tiga abad, ilmu pengetahuan Islam 

akhirnya dapat mereka akomodasi, dengan cara antara lain memisahkan ilmu dari 

iman (Kristen) karena memang tidak ada hubungan organik antara keduanya. 

Sehingga, pada abad ke-16 ilmu pengetahuan bangsa-bangsa Barat sudah lebih 

unggul dari pada ilmu pengetahuan kaum muslim (Nurcholish Madjid, 1997, p. 23). 

Pada masa Islam klasik, munculnya kebebasan berpikir hingga menciptakan 

wacana intelektual yang dinamis tidak terlepas dari metode berpikir filosofis yang 

diadopsikan dari pengaruh filsafat Yunani, dengan lebih dahulu diawali dengan 

proses interaksi orang-orang Islam Arab dengan orangorang non-muslim Yunani, 

baik melalui pergaulan sosial masyarakat, maupun melalui karya-karya kefilsafatan 

dan ilmu pengetahuan Yunani kuno setelah terjadinya program penterjemahan 

besar-besaran. Dengan metode filsafat yang liberal ini orang-orang Islam menjadi 

liberal dan akhirnya menguasai ilmu pengetahuan umum, seperti metafisika, 

matematika, astronomi, bahkan musik, sastra, puisi, dan lain-lain (Nurcholish 

Madjid, 2008, p. 223). Kondisi yang dihadapi umat Islam selama ini, menurut 

Nurcholish Madjid adalah kehilangan kreativitas dalam hidup di dunia ini, seolah-

olah mereka telah memilih untuk tidak berbuat dan diam, atau dapat dikatakan 

sebagai fenomena umat yang kehilangan semangat ijtihad. Oleh sebab itu, 

hendaknya yang menjadi tekanan dalam dunia pendidikan adalah agar orang itu 

berpikir bebas sebagaimana dicontohkan oleh Pondok Modern Gontor (Nurcholish 

Madjid, 2013, pp. 207-208).  

Cara berpikir merupakan salah satu yang paling substantif dalam diri 

manusia, keyakinan diri dan kemampuan dalam menyikapi masa depan tergantung 

pada bagaimana cara berpikir manusia itu dalam menghadapi segala persoalannya. 

Oleh karena itu, manusia yang mempunyai cara berpikir filosofis, sangat potensial 

mengembangkan etos keilmuan yang mengejala di era modern. Reorientasi cara 

berpikir filosofis akan menghasilkan sumber daya manusia yang berkualitas tinggi, 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
742 

akibat dari besarnya perhatian pada etos keilmuan (Yasmadi, 2002, pp. 140-144) . 

Sebab, pendidikan yang ingin dirumuskan Nurcholish Madjid adalah pendidikan 

yang mampu merubah cara berpikir peserta didiknya menjadi liberal dan 

demokratis. Relevansi membicarakan usaha penumbuhan dan pengembangan etos 

keilmuan di kalangan Islam untuk diterapkan dalam pendidikan, paling tidak dilihat 

dari dua faktor. Pertama, faktor sosiologi-demografis, semata-mata berdasarkan 

kenyataan bahwa rakyat Indonesia sebagian besar beragama Islam. Kedua, faktor 

historis-ideologis untuk jangka waktu yang lama Islam telah menunjukan 

kejeniusannya sebagai pendukung dan pendorong pesatnya perkembangan etos 

keilmuan yang mendasari etos keilmuan modern sekarang.  

Para sarjana Islam klasik telah menerapkan metode ilmiah modern pada 

kajian keilmuan. Metode ilmiah modern yang dirintis peradaban Islam itu dimulai 

dengan mengumpulkan, memperhatikan, mempelajari data-data yang relevan 

seluas dan selengkap mungkin, kemudian menyusunnya secara sistematis dengan 

mencari hubungan logis dan organik unsur-unsur data itu, lalu dibuat kesimpulan 

atau generalisasi (Nurcholish Madjid, 19997, p. 31). Disinilah letak kekuatan 

warisan intelektual Islam yaitu unggul dalam bidang-bidang empiris yang justru 

merupakan metode ilmiah modern yang sebenarnya. Hal itu sebagai salah satu 

akibat pandangan Islam yang optimis kepada hidup (dunia tempat yang 

membahagiakan) dan dinamis kepada alam. Jadi etos ilmiah Islam yang menjadi 

pangkal etos ilmiah modern sekarang ini berawal dari sikap-sikap memperhatikan 

dan mempelajari alam sekelilingnya, baik alam makro yaitu jagat raya dengan 

segala isinya, maupun alam mikro yaitu manusia sendiri dan sisi-sisi kehidupannya.  

Menghidupkan kembali etos keilmuan Islam dalam dunia pendidikan Islam 

berarti menumbuhkan kembali cara berpikir yang dinamis, kreatif, dan terbuka. Ini 

sejalan dengan prinsip ijtihad yang telah menjadi program utama kebangkitan Islam 

di zaman modern, sebagaimana yang dipelopori oleh Jamaluddin Al-Afghani, 

Muhammad Abduh, dam Rasyid Ridha di daratan Mesir, juga Syah Waliyullah, 

Sayyid Ahmad Khan, Muhammad Iqbal, dan Amir Ali di bumi India-Pakistan. Jadi, 

tantangan terberat zaman modern ini bagi dunia pendidikan Islam tidak cukup 

hanya dengan tindakan mengimpor iptek dari Barat secara ad hoc dan berdasarkan 

expediency semata. Yang lebih diperlukan ialah penumbuhan dan pengembangan 

etos keilmuan yang kuat dan mendalam, menghasilkan kesadaran bahwa ilmu 

pengetahuan bukan saja berguna untuk memenuhi expediency dan menjawab 

tantangan-tantangan ad hoc, melainkan part and parcel dari sesuatu yang jauh lebih 

penting, luas, dan mendalam yaitu pandangan hidup. Maka yang dibutuhkan adalah 

etos yang mampu melihat hubungan organis antara ilmu dan iman atau iman dan 

ilmu (Nurcholish Madjid, 1997, p. 27). Kesadaran akan adanya hubungan organik 

antara iman dan ilmu, dalam bentuk yang sangat sederhana telah mendekatkan 

orientasi pendidikan pada tujuan pendidikan Islam itu sendiri. Sebab, pendidikan 

itu seharusnya bertujuan untuk menimbulkan pertumbuhan yang seimbang dari 

kepribadian total manusia, meliputi aspek, spiritualm intelektual, imajinatif, fisikal, 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
743 

ilmiah, linguistik, baik secara individual maupun kolektif, serta memotivasi semua 

aspek untuk mencapai kebaikan dan kesempurnaan (Ali Ashraf, 1989, p. 2). 

Disinilah titik fokus dari metodologi pendidikan Islam, yaitu upaya penumbuhan 

etos keilmuan dikalangan peserta didiknya. Satu bangunan intelektual yang 

memiliki persambungan warisan intelektual masa lalu.  

3. Pendidikan Agama Islam  

Pendidikan meupakan hal penting yang tidak bisa dilepaskan dengan 

kehidupan manusia. Pendidikan merupakan upaya membentuk individu menuju 

perkembangan dan masa depannya untuk hidup di tengah masyarakat. Pendidikan 

jika dilihat dari sudut pandang kosmologis merupakan transfer nilai dan 

transformasi tingkah laku manusia sesuai dengan hubungannya dengan alam dan 

lingkungan sosialnya (Kristiawan, 2016). Maka pendidikan tidak bisa dilepaskan 

dari dimensi sosialnya. Sementara apabila masyarakat yang bercorak keagamaan 

kuat menjadi konsekuensi logis menghadirkan pendidikan berbasis agama. Hal ini 

sebagai perwujudan dan kesadarannya dalam berTuhan. Seperti halnya Pendidikan 

Agama Islam (PAI) yang hadir sebagai pendidikan yang mempertimbangkan 

hubungan manusia dengan Tuhan, alam dan lingkungan sosialnya. 

Pendidikan Agama Islam sejatinya adalah upaya menanamkan nilai-nilai 

ketaqwaan kepada Allah SWT (Hisyam & Alaika, 2019). Nilai-nilai ketaqwaan 

kepada Allah tersebut sudah sekaligus mengafirmasi hubungan manusia dengan 

alam dan lingkungan sosialnya. Pendidikan agama Islam turut berperan penting 

dalam mewujudkan masyarakat yang rukun dan damai. Moderasi beragama 

haruslah ditanamkan dalam pendidikan agama Islam sebagai upaya membentuk 

masyarakat yang rukun tersebut. Pendidikan agama Islam diharapkan dapat 

membentuk ukhuwah islamiyah dalam arti lebih luas yakni mencetak individu yang 

saleh secara kepribadidan dan saleh secara sosial.  

4. Konsep Moderasi Beragama dan Relevansinya 

Masyarakat dengan corak keberagaman akan rentan terjadi ketegangan dan 

konflik. Termasuk dengan corak keberagaman masyarakat Indonesia. Kasus 

perpecahan antar etnis di Indonesia sempat terjadi pada tahun 2001 di Kalimantan. 

Peristiwa tersebut dikenal dengan peristiwa Sampit, yakni tragedi bentrokan antar 

etnis yang terjadi meluas di Kalimantan sampai ke ibu kota Palangkaraya. 

Bentrokan antar etnis tersebut menjadi konflik yang mengakar dan meluas, karena 

menyangkut isu primordial. Jappy Pellokila menerangkan isu primordial akan sulit 

ditangani. Karena isu primordial bersifat sangat emosional bagi individu untuk turut 

terlibat. Karena menyangkut kesadaran tiap individu sebagai entitas primordial 

yang sama untuk turut terlibat (Pellokila, 2000). Permasalahan-permasalahan sosial 

yang timbul karena isu keberagaman dan kemajemukan akhir-akhir ini kembali 

mencuat. Indonesia sebagai Negara yang kaya akan keragaman ras, suku dan agama 

rentan akan terjadinya konflik.  

Seperti disebutkan pada latar belakang masalah, konflik di masyarakat 

kembali terjadi di tahun 2021 melalui peristiwa pengerusakan rumah ibadat di 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
744 

Sintang. Hal ini tentunya menjadi problem dalam kehidupan bermasyarakat. 

Kerentanan konflik dan ketegangan di masyarakat yang beraneka ragam merupakan 

tantangan tersendiri. Ketegangan dan konflik dapat sewaktu-waktu timbul karena 

dipicu oleh berbagai hal. Perbedaan identitas budaya memang menjadikan rentan 

adanya perselisihan yang melahirkan ketegangan dan konflik. Masyarakat dengan 

corak keragaman identitas sosial budayanya memiliki kerentanan mengalami 

ketegangan dan konflik. Perbedaan suku dan kelompok akan membentuk batasan 

berupa prasangka dan stratifikasi sosial. Hal ini yang menjadi faktor 

memungkinkan adanya ketegangan dan konflik. Stratifikasi sosial tersebut akan 

membentuk perbedaan kekuasaan (power), gengsi (prestige) dan marwah 

(previlage) (Liliwery, 2005). Padahal perbedaan dan keragaman adalah rahmat dari 

Tuhan. Karena keragaman adalah peristiwa alami pertemuan berbagai perbedaan di 

suatu tempat, setiap individu dan kelompok bertemu membawa perilaku dan 

budayanya masing-masing membentuk cara yang khas dalam menjalani hidupnya 

(Akhmadi, 2019).  

Dengan demikian penting adanya pembentukan kerukunan antar 

masyarakat yang beragam dalam keberagamaan. Sedangkan kerukunan beragama 

tersebut bagi negara yang pluralis dan multiagama merupakan unsur penting dalam 

terciptanya persaudaraan dan persaudaraan bangsa (Umar & Arif, 2019). 

Pendidikan menjadi bagian penting dalam pengendalian dan mewujudkan 

kerukunan di masyarakat. Moderasi beragama merupakan satu diantaranya nilai-

nilai keislaman yang dapat diinternalisasikan dalam pendidikan. Hal ini diharapkan 

dapat membentuk masyarakat yang rukun dalam keberagaman. Nilai ini 

diinternalisasikan dalam pendidikan Islam dengan harapan dapat membentuk sikap 

terbuka dengan perbedaan bagi para peserta didik. Selain diinternalisasikan dalam 

pendidikan formal juga dapat diinternalisasikan di pendidikan nonformal seperti 

lingkungan masyarakat dan di dalam keluarga. Sebab pendidikan Islam bukan 

hanya berlaku di lembaga pendidikan formal saja. Bahkan keluarga menjadi ruang 

pendidikan pertama bagi anak untuk membentuk sikap dan karakternya. Peran dan 

tanggungjawab keluarga tersebut dibebankan kepada orang tua (Tafsir, 1994).  

Konsep moderasi beragama yang digaungkan hanya akan menjadi platform 

saja. Apabila ingin berwujud menjadi kesadaran sosial masyarakat, moderasi 

beragama harus diinternalisasi dalam pendidikan baik pendidikan formal, 

nonformal dan pendidikan dalam keluarga. Jadi, kerangka berfikir pada penelitian 

ini berangkat dari problem sosial yang berhubungan dengan isu keberagaman dan 

keberagamaan di Indonesia kemudian antitesanya adalah konsep moderasi agama. 

Kemudian moderasi beragama sebagai nilai diinternalisasikan pada pendidikan 

Islam. Penelitian ini mencoba mencari tahu bagaimana moderasi beragama 

perspektif Nurcholish Madjid, penerapannya dalam pendidikan Islam serta 

relevansi moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari.  

Pemikiran dari Nurcholish Madjid sendiri dipilih karena beberapa alasan. 

Pertama, dikarenakan pemikiran Nurcholish Madjid sudah terkenal konsep dalam 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
745 

kajian keislaman dan keindonesiaan. Nurcholish Madjid memiliki fokus kajian isu 

keislaman dan keindonesiaan pada masa tahun 1960 hingga menjelang tahun 2000. 

Maka tak heran jika Moh Shofan menyebut Nurcholish madjid selain dari 

pembaharu pemikiran adalah sebagai seorang enslikopedis. Kedua, telah banyak 

karya Nurcholish Madjid yang menjadi karya monumental bagi kemajemukan di 

Indonesia. Hal ini dapat dilihat dari buku karya-karya Nurcholish Madjid. Ketiga,  

 

5. Hasil Kegiatan: 

1. Pengembangan Kurikulum: Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMK 

Insan Mulya telah dikembangkan untuk memasukkan nilai-nilai moderasi 

beragama, seperti toleransi, saling menghormati, dan kesadaran akan pentingnya 

kerukunan umat beragama. 

2. Pelatihan Guru: Guru-guru PAI di SMK Insan Mulya telah mengikuti pelatihan 

tentang implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pembelajaran PAI, 

sehingga mereka dapat memahami dan mengaplikasikan nilai-nilai tersebut dalam 

proses pembelajaran. 

3. Pengembangan Materi Pembelajaran: Materi pembelajaran PAI di SMK Insan 

Mulya telah dikembangkan untuk memasukkan contoh-contoh konkret tentang 

moderasi beragama, seperti kisah-kisah Nabi yang menunjukkan toleransi dan kasih 

sayang. 

4. Kegiatan Ekstrakurikuler: Kegiatan ekstrakurikuler seperti diskusi antaragama, 

kegiatan sosial, dan bakti sosial telah diselenggarakan untuk mempromosikan nilai-

nilai moderasi beragama dan meningkatkan kesadaran siswa akan pentingnya 

kerukunan umat beragama. 

5. Pengembangan Sistem Penilaian: Sistem penilaian PAI di SMK Insan Mulya 

telah dikembangkan untuk menilai tidak hanya pengetahuan siswa tentang agama, 

tetapi juga kemampuan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi 

beragama dalam kehidupan sehari-hari. 

Dampak: 

1. Meningkatkan Kesadaran Siswa: Siswa SMK Insan Mulya menjadi lebih sadar 

akan pentingnya moderasi beragama dan kerukunan umat beragama. 

2. Meningkatkan Toleransi: Siswa SMK Insan Mulya menjadi lebih toleran dan 

menghormati perbedaan agama dan keyakinan. 

3. Meningkatkan Keterampilan Sosial: Siswa SMK Insan Mulya menjadi lebih 

terampil dalam berinteraksi dengan orang lain dari latar belakang agama dan 

keyakinan yang berbeda. 

 

 

KESIMPULAN 

Kegiatan PKM "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan 

Agama Islam di SMK Insan Mulya" telah berhasil meningkatkan kesadaran dan 

keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
746 

kehidupan sehari-hari. Melalui pengembangan kurikulum, pelatihan guru, 

pengembangan materi pembelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan pengembangan 

sistem penilaian, SMK Insan Mulya telah menunjukkan komitmennya dalam 

mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan inklusif. 

 

Dengan demikian, kegiatan PKM ini diharapkan dapat menjadi contoh bagi sekolah 

lain dalam mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan inklusif, serta 

meningkatkan kesadaran dan keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai 

moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Saran: 

1. Pengembangan Lebih Lanjut: Kegiatan PKM ini dapat dikembangkan lebih 

lanjut dengan melibatkan lebih banyak sekolah dan stakeholder. 

2. Penerapan dalam Kehidupan Sehari-Hari: Nilai-nilai moderasi beragama yang 

telah dipelajari dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, baik di sekolah 

maupun di masyarakat. 

3. Monitoring dan Evaluasi: Kegiatan PKM ini perlu dimonitoring dan dievaluasi 

secara terus-menerus untuk memastikan bahwa tujuan kegiatan dapat tercapai. 

Dengan demikian, kegiatan PKM ini dapat memberikan dampak yang positif dan 

berkelanjutan bagi SMK Insan Mulya dan masyarakat sekitar. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abuddin Nata. (2002). Jurnal Edukasi, Pendidikan Islam Liberal. Dalam A. Nata, 

Jurnal Edukasi, Pendidikan Islam Liberal. Semarang: Volume I, Th X. 

Adian Husaini, Nuim Hidayat. (2002). Islam Liberal: Sejarah, Konsepsi, 

Penyimpangan dan Jawabannya. Dalam N. H. Adian Husaini, Islam 

Liberal: Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan dan Jawabannya. Jakarta: 

Gema Insani Press. 

Ahmad Tafsir, (1994). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Ahmad Tafsir. (1994). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Dalam A. Tafsir, 

Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Rosdakarya. 

Akhmadi, Agus, (2019). Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia, 

Jurnal Diklat Keagamaan, Vol. 13, no. 2, Februari – Maret. 

Alaika M, Hisyam. 2019. Peran Materi Pendidikan Agama Islam Di Sekolah 

Dalam Membentuk Karakter Kebangsaan. Jurnal: Penelitian Medan 

Agama Vol.10 No.2. 

Alauddin Said Rauf Abdul, 2015. Pembagian Kewenangan Pemerintahan Pusat 

Pemerintahan Daerah Dalam Otonomi Seluas-Luasnnya Menurut UUD 

1945” Jurnal Ilmu Hukum Volume 9 No. 4, Oktober-Desember 2015. 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
747 

Ali Ashraf. (1989). Horison Baru, Pendidikan Islam, terj, Sori Siregar. Dalam A. 

Ashraf, Horison Baru, Pendidikan Islam, terj, Sori Siregar. Jakarta: 

Pustaka Firdaus. 

Arifin. 2010. Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R & D, Bandung: 

Alfabeta. 

Bab II Pasal 3 Undang-undang RI No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan. 

(t.thn.). Dalam Bab II Pasal 3 Undang-undang RI No. 20 Tahun 2003 

tentang Sistem Pendidikan.  

Budhy Munawar Rachman. (2019). Karya Lengkap Nurcholish Madjid. Dalam B. 

M. Rachman, Karya Lengkap Nurcholish Madjid (hal. 10). Jakarta: 

NCMS. 

Budhy Munawar Rachman, dkk. (t.thn.). Satu Menit Pencerahan Nurcholish 

Madjid. Dalam d. Budhy Munawar Rachman, Satu Menit Pencerahan 

Nurcholish Madjid (hal. 7). 

Budy Munawar Rachman. (t.thn.). Ensiklopedi Nurcholish Madjid. Dalam B. M. 

Rachman, Ensiklopedi Nurcholish Madjid (hal. 1892-1894). 

Daradjat, Zakiah. 2010. Ilmu Jiwa Agama, Jakarta: Bulan Bintang. 

Greg Barton. (1999). Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Neo-Moderisme 

Nurcholish Madjid, Djohan Efendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman 

Wahid, 1968-1980. Terjm. Nanang Tahqiq, cct, Kel. Dalam G. Barton, 

Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Neo-Moderisme Nurcholish Madjid, 

Djohan Efendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman Wahid, 1968-1980. 

Terjm. Nanang Tahqiq, cct, Kel. Jakarta: Paramadina. 

Herlambang, S. (2018). Tafsir Pendidikan Cak Nur. Dalam S. Herlambang, Tafsir 

Pendidikan Cak Nur (hal. 36-37). Kalimantan: Ayunindya. 

Jalaluddin Rakhmat. (2001). Tharikat Nurcholish Jejak Pemikiran dari Pembaharu 

sampai . Dalam J. Rakhmat, Tharikat Nurcholish Jejak Pemikiran dari 

Pembaharu sampai (hal. 22). Yogyakarta: Pustaka Belajar. 

Jalaluddin Rakhmat. (2001). Tharikat Nurcholish Jejak Pemikiran dari Pembaharu 

sampai Guru Bangsa. Dalam J. Rakhmat, Tharikat Nurcholish Jejak 

Pemikiran dari Pembaharu sampai Guru Bangsa (hal. 23). Yogyakarta: 

Pustaka Belajar. 

Keputusan Menteri Agama Nomor 854 Tahun 2019 ; Judul, Tim Penyusun Buku 

Moderasi Beragama ; Nomor, 854 ; Tahun 2019. 

M. Dawam Raharjo. (1989). Islam dan Modernisasi, dalam pengantar Nurcholish 

Madjid, . Dalam M. D. Raharjo, Islam dan Modernisasi, dalam pengantar 

Nurcholish Madjid, (hal. 28-31). 

Madjid, N. (t.thn.). 

Malik Fadjar. (1998). Madrasah dan Tantangan Modernitas. Dalam M. Fadjar, 

Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan. 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

   

 
748 

Margaret E. Bell Greder. (1991). Belajar dan Membelajarkan. Terjemah Munadir. 

Dalam M. E. Greder, Belajar dan Membelajarkan. Terjemah Munadir. 

Jakarta: Rajawali. 

Muhaimin. (2004). Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Dalam Muhaimin, 

Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Muhammad Kemmal Hasan. (1989). Beberapa Dimensi Pendidikan Islam di Asia 

Tenggara, dalam Taufik Abdullah dan Sharon Siddique. Tradisi dan 

Kebangkitan Islam di Asia Tenggara. Dalam M. K. Hasan, Beberapa 

Dimensi Pendidikan Islam di Asia Tenggara, dalam Taufik Abdullah dan 

Sharon Siddique. Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara. 

Jakarta: LP3ES. 

Nurcholis Madjid. (1993). Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan: Pikiran-Pikiran 

Madjid Muda. Dalam N. Madjid, Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan: 

Pikiran-Pikiran Madjid Muda. Bandung: Mizan. 

Nurcholish Madjid. (1987). dalam Budhy Munawar Rachman. Karya Lengkap 

Nurcholish Madjid. Dalam N. Madjid, dalam Budhy Munawar Rachman. 

Karya Lengkap Nurcholish Madjid. Bandung: PT. Mizan Pustaka. 

Nurcholish Madjid. (1987). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Dalam N. 

Madjid, Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan (hal. 23). Bandung: PT. 

Mizan Pustaka. 

Nurcholish Madjid. (1994). Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi dan 

Visi Baru Islam Indonesia. Jakarta: Paramadina. 

Nurcholish Madjid. (1996). Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan. Dalam N. 

Madjid, Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan. 

Nurcholish Madjid. (1997). Kaki Langit Peradaban Islam. Dalam N. Madjid, Kaki 

Langit Peradaban Islam (hal. 16). Jakarta: Paramadina. 

Nurcholish Madjid. (19997). Tradisi Islam, Peran dan Fungsinya dalam 

Pembangunan di Indonesia. Dalam N. Madjid, Tradisi Islam, Peran dan 

Fungsinya dalam Pembangunan di Indonesia (hal. 31). Jakarta: 

Paramadina. 

Nurcholish Madjid. (1998). Dialog Keterbukaan Artikulasi Nilai Islam Dalam 

Wacana Sosial Politik Kontemporer, Jakarta: Paramadina, Cet. Ke 1 

Nurcholish Madjid. (2002). Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid 

Terhadap Pendidikan Islam Tradisional. Dalam N. Madjid, Modernisasi 

Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam 

Tradisional (hal. 31). Jakarta: Ciputat Press. 

Nurcholish Madjid. (2005). Islam Doktrin dan Peradaban. Dalam N. Madjid, 

Islam Doktrin dan Peradaban (hal. 114). Jakarta: PT. Dian Rakyat. 

Nurcholish Madjid. (2005). Islam Doktrin dan Peradaban Sebuah Telaah Kritis 

Tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderenan. Jakarta: 

Paramadina. 



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM 

Vol. 6 No. 2, Juni 2025 

 

 

 
749 

Nurcholish Madjid. (2008). Islam Doktrin dan Peradaban. Dalam N. Madjid, 

Islam Doktrin dan Peradaban (hal. 446). Jakarta: Paramadina. 

Nurcholish Madjid. (2013). Islam Kemodernan Dan Keindonesiaan. Dalam N. 

Madjid, Islam Kemodernan Dan Keindonesiaan (hal. 207-208). Bandung: 

Mizan. 

Mahmud, 2011. Metode penelitian pendidikan, Bandung : Pustaka Setia. 

Saifuddin Herlambang. (2018). Tafsir Pendidikan Cak Nur. Dalam S. 

Herlambang, Tafsir Pendidikan Cak Nu (hal. 36-37). Kalimantan: 

Ayunindya. 

Saksono, Ign Gatut. (2008). Pendidikan yang Memerdekakan Siswa. Dalam I. G. 

Saksono, Pendidikan yang Memerdekakan Siswa. Yogyakarta: Rumah 

Yabinkas. 

Sugiyono, 2015. Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif, 

dan r&d. Bandung: Alfabeta. 

Sulbi Sangiang. (2021). Agama & Politik dalam pandangan Cak Nur. Dalam S. 

Sangiang, Agama & Politik dalam pandangan Cak Nur (hal. 52-53). 

Sumenep: Yasda Pustaka. 

Tasman Hamami. (2003). “Membangun Visi Baru Pendidikan Agma Islam”, 

dalam Jurnal Ilmu Pendiddikan Islam. Dalam T. Hamami, “Membangun 

Visi Baru Pendidikan Agma Islam”, dalam Jurnal Ilmu Pendiddikan 

Islam.  

Undang-Undang No. 20 tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional. (2003). 

Dalam Undang-Undang No. 20 tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan 

Nasional. Yogyakarta: Media Wacana. 

Virdika Rizky Utama. (2019). Menjerat Gus Dur. Dalam V. R. Utama, Menjerat 

Gus Dur (hal. 173). Jakarta: PT. Nurmedia Digital Indonesia. 

Yasmadi. (2002). Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap 

Pendidikan Islam Tradisional. Dalam Yasmadi, Modernisasi Pesantren: 

Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam Tradisional (hal. 

30). Jakarta: Ciputat Press. 

Yasmadi. (2002). Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap 

Pendidikan Islam Tradisional. Dalam Yasmadi, Modernisasi Pesantren: 

Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam Tradisional. (hal. 

140-144). Jakarta: Ciputat Press. 

Zuly Qodir. (2010). Islam Liberal “varian-varian Liberalisme di Indonesia 1991-

2002”. Dalam Z. Qodir, Islam Liberal “varian-varian Liberalisme di 

Indonesia 1991-2002”. Yogyakarta: LKIS. 

 

 

 

 


