Prosiding SENANTIAS': Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM P-ISSN: 2774-4833
Vol. 6 No. 2, Juni 2025 E-ISSN: 2775-8095

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMK INSAN MULYA

Rikil Amri!, Aep Saepul Anwar? Nurlelah?
!Program Studi Sistem Komputer, Universitas Pamulang
’Program Studi Sistem Informasi, Universitas Pamulang

3Program Studi Sistem Manajemen, Universitas Pamulang
*E-mail: dosen02899@unpam.ac.id

ABSTRAK

Moderasi beragama merupakan suatu sikap untuk mewujudkan kerukunan antar pemeluk agama.
Pendidikan merupakan bagian dari alat untuk mengontrol sosial. Sehingga suatu problem sosial
merupakan bagian penting untuk diperhatikan. Termasuk dengan ketegangan dan konflik yang
berkaitan dengan agama. Moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam diharapkan mampu
mendorong adanya harmonisasi dalam kehidupan sekolah. Masalah pokok yang terjadi yaitu
kurangnya minat siswa dalam mendalami nilai-nilai moderasi beragama dan Kurangnya pembinaan
terhadap siswa dalam meningkatkan nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan agama islam
tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dam mengimplementasikan nilai-nilai
moderasi beragama di SMK Insan Mulya, Adapun Hasil Kegiatan PKM ini antara lain: 1.
Pengembangan Kurikulum: Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMK Insan Mulya telah
dikembangkan untuk memasukkan nilai-nilai moderasi beragama, seperti toleransi, saling
menghormati, dan kesadaran akan pentingnya kerukunan umat beragama. 2. Pengembangan Sistem
Penilaian: Sistem penilaian PAI di SMK Insan Mulya telah dikembangkan untuk menilai tidak hanya
pengetahuan siswa tentang agama, tetapi juga kemampuan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai
moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan PKM ini telah berhasil meningkatkan
kesadaran dan keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam
kehidupan sehari-hari. Melalui pengembangan kurikulum, pelatihan guru, pengembangan materi
pembelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan pengembangan sistem penilaian, SMK Insan Mulya
telah menunjukkan komitmennya dalam mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan
inklusif. Dengan demikian, kegiatan PKM ini diharapkan dapat menjadi contoh bagi sekolah lain
dalam mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan inklusif, serta meningkatkan
kesadaran dan keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam
kehidupan sehari-hari.

Kata Kunci: Nilai-Nilai Moderasi Beragama, Pendidikan Agama Islam.

ABSTRACT

Religious moderation is an attitude aimed at fostering harmony among adherents of different
religions. Education is part of the tool for social control. Therefore, social problems are an
important aspect to pay attention to, including tensions and conflicts related to religion. It is hoped
that religious moderation in Islamic Education can encourage harmonization in school life. The
main issue that arises is the lack of interest among students in exploring the values of religious
moderation and the lack of guidance for students in enhancing these values in Islamic education.
This research aims to describe and implement the values of religious moderation at Insan Mulya
Vocational School. The results of this community service activity include: 1. Curriculum
Development: The Islamic Education (PAI) curriculum at Insan Mulya Vocational School has been

727


mailto:dosen02899@unpam.ac.id

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

developed to incorporate the values of religious moderation, such as tolerance, mutual respect, and
awareness of the importance of inter-religious harmony. 2. Development of Assessment System. The
assessment system for Islamic Education at Insan Mulya Vocational School has been developed to
assess not only students' knowledge of religion but also their ability to apply the values of religious
moderation in everyday life. This community service activity has successfully enhanced students’
awareness and skills in applying the values of religious moderation in their daily lives. Through
curriculum development, teacher training, development of learning materials, extracurricular
activities, and the development of assessment systems, Insan Mulya Vocational School has
demonstrated its commitment to developing moderate and inclusive religious education. Thus, this
community service activity is expected to serve as an example for other schools in developing
moderate and inclusive religious education, as well as enhancing students' awareness and skills in
applying the values of religious moderation in everyday life.

Keywords : Values of Religious Moderation, Islamic Religious Education.

PENDAHULUAN
Pendidikan merupakan satu aspek yang penting dalam laju kembangnya

peradaban. Manusia selalu berjalan menuju arah perubahan dan perkembangan
selaras dengan berkembangnya pendidikan. Boleh dikatakan bahwa perkembangan
peradaban hari ini buah dari berkembangnya pendidikan. Demikian pentingnya
pendidikan ini menjadi suatu kebutuhan bagi manusia untuk mencapai kebahagiaan
duniawi. Setiap dimensi kehidupan manusia hari ini ditopang oleh keberhasilan
ilmu pengetahuan, baik teknlogi, kesehatan, sosial, ekonomi dan politik.
Perkembangan itulah yang demikian menjadi pendorong lahirnya kebahagian
dunia tersebut. Namun manusia sejatinya tidak hanya mengejar kebahagian dunia
saja. Terdapat aspek yang lebih jauh dari itu. Bahkan di dalam ajaran agama Islam,
pendidikan merupakan proses menuju kebahagiaan dunia dan akhirat (ukhrowi).
Pendidikan Agama Islam diharapkan dapat membentuk pribadi, keluarga dan
masyarakat yang sempurna. Artinya, masyarakat tersebut sesuai dengan nilai-nilai
keislaman. Maka dari itu, pendidikan Islam adalah proses sadar dalam
pembentukan pribadi, keluarga dan masyarakat yang islami (Mahmud, 2011).
Pendidikan Islam menurut Ahmad Tafsir didefinisikan sebagai bimbingan.
Pendefinisian tersebut didasarkan kepada manusia sebagai makhluk yang nisbi atau
banyak keterbatasan. Sehingga, dalam pendidikan Islam seseorang berusaha untuk
memberi pengetahuan dan mengarahkan. Adapun aspek-aspek yang dibimbing
adalah aspek jasmani, rohani serta akal manusia (Arifin, 2010). Ketiganya menjadi
aspek proses yang ditempuh hingga akhir hayat untuk mencapai tingkatan manusia

yang sempurna (insan kamil).

728



729

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

Pendidikan agama Islam bukan hanya membentuk manusia yang taat kepada
Tuhan semata. Pendidikan agama Islam juga diharapkan dapat membina manusia
yang mampu menyeimbangkan hubungan baiknya dengan sesama manusia dan
lingkungan alam sekitarnya. Pendidikan agama Islam diharapkan mampu
menjadikan seseorang yang bermanfaat bagi dirinya, masyarakat, bangsa dan
agamanya serta selalu menghayati, mengamalkan dan mensyiarkan ajaran Islam
dalam hubungannya dengan sang Pencipta dalam dimensi transendental maupun
yang diciptakan pada dimensi sosial (Daradjat, 2010).

Namun nyatanya terdapat berbagai persoalan yang dapat kita temukan dalam
dunia sosial hari ini. Satu diantaranya adalah masalah yang berkaitan dengan
kedamaian dan harmonisasi dalam kehidupan sosial kemanusiaan. Beberapa
diantaranya akan dibahas dalam latar belakang ini. Pertama, adalah aksi terorisme.
Beberapa aksi terorisme yang terjadi di dunia dan di Indonesia biasanya dilakukan
oleh mereka yang mengaku beragama Islam dan mengklaim hal tersebut sebagai
perwujudan dari jihad fisabilillah. Seperti peristiwa yang terjadi pada 11 September
2001 lalu yang sempat menggemparkan publik dunia. Setelah peristiwa tersebut,
muncul kecenderungan yang mereduksi pengertian terorisme seolah identik dengan
agama [slam. Kedua, konflik kemanusiaan yang terjadi karena perbedaan. Apabila
hal ini dianalisis, di Indonesia sempat terjadi berbagai konflik. Indonesia sebagai
Negara yang majemuk, beragam perbedaan ras, suku, agama dan bahasa memang
rentan terjadi konflik. Faktor kecil saja bisa menyulut konflik terjadi. Seperti yang
sempat terjadi di Sintang pada tahun 2021 lalu.

Padahal pandangan Islam sendiri sangat bertolak belakang terhadap tindak
kekerasan, konflik dan perbuatan merendahkan derajat kemanusiaan lainnya. Disini
perlu adanya peran pemuka dan tokoh-tokoh agama untuk membangun
keharmonisan sesama umat beragama. Terkadang kita keliru antara fundamental
dalam menjalankan syariat agama dengan tindakan radikalisme. Dalam bahasa
arab, radikalisme sendiri ialah syiddah atau attanatu”, artinya keras, eksklusif,
berpikiran sempit, rigid, serta memonopoli kebenaran (Said dan Rauf, 2015).
Fundamentalis dalam Islam atau muslim fundamental dianjurkan dalam

menjalankan syariat agama. Namun, radikalisme akan bertentangan dengan ajaran



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

agama Islam, dimana Islam sendiri menganjurkan bagi pemeluknya untuk berbuat
baik kepada semua orang tanpa memandang latar belakang suku bangsa dan agama.

Dalam konsep agama Islam, dikenal dengan moderasi beragama. Sejumlah
tokoh pembaharuan pemikiran Islam di Indonesia sempat membahas terkait
moderasi beragama. Satu diantaranya, yakni Nurcholish Madjid atau yang akrab
disapa Cak Nur. Cak Nur merupakan tokoh pembaharuan pemikiran Islam yang
terkenal di Indonesia. Cak Nur semenjak muda sudah dikenal dengan karya-karya
intelektualnya. Banyak yang menjulukinya sebagai Natsir Muda. Bahkan Cak Nur
banyak dimintai pendapatnya oleh pejabat publik, termasuk oleh Soeharto. Selain
cendikiawan muslim, Cak Nur juga dikenal sebagai negarawan. la pernah terlibat
dalam memberikan pertimbangan reformasi kepada Presiden Soeharto.

Kebebasan beragama merupakan satu dari sekian banyak topik keislaman
yang diangkat Cak Nur. Menurutnya kebebasan beragama ini sudah dijamin oleh
Islam. Bahkan Al-Quran sendiri mengajarkan bagaimana kemajemukan dalam
agama (religion plurality). Sekalipun setiap agama memiliki klaim kebenaran
masing-masing, namun setiap agama diberi kebebasan untuk hidup (Madjid, 1998).
Tokoh Cak Nur ini pun mendorong peneliti untuk mengangkat topik pembahasan
mengenai moderasi beragama.

Memang pada dasarnya Islam dengan Pancasila tidak terdapat pertentangan.
Namun dengan corak multicultural yang ada di Indonesia sangat rentan terjadinya
sentimentil dan perpecahan. Lebih tepatnya kerap dijumpai disharmoni dalam
praktek budaya di Indonesia. Perlu adanya suatu platform pemikiran dan
pemahaman yang mengusung nilai-nilai mutikultural demi terlaksananya moderasi
di tanah air (Wahyudin, 2021). Hal ini dikarenakan alasan tadi, Indonesia yang
multikultural akan sangat rentan terjadi pertentangan, dinamika dan juga
perpecahan.

Sikap terbuka antar agama menjadikan harapan untuk menemukan titik
persamaan atau pemersatunya. Karena mulanya setiap agama berpegang pada
prinsip yang sama, yakni berserah diri pada Tuhan Yang Maha Esa. Kerukunan
umat beragama tersebut akan dikuatkan oleh titik persinggungan pemersatunya atau
common platform/kalimatun sawa. Moderasi beragama ini baiknya

diinternalisasikan dalam dunia pendidikan agar membentuk pribadi yang bersikap

730



731

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

terbuka dengan perbedaan di lingkungan sekitarnya. Pendidikan merupakan suatu
wadah untuk membentuk karakter dan mengembangkan potensi seorang individu.
Melalui pendidikan seorang individu disiapkan untuk dapat menjalani kehidupan
bermasyarakat di masa mendatang. Sehingga pendidikan ini akan mempengaruhi
kehidupan bermasyarakat. Singkatnya pendidikan dapat dijadikan sebagai suatu
alat untuk mengontrol masyarakat. Adanya internalisasi nilai-nilai moderasi
beragama ini diharapkan mampu membentuk masyarakat yang rukun dan harmonis
di tengah-tengah multikultural.

Berdasarkan uraian diatas, maka penelitian ini mencoba Implementasi Nilai-
Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di SMK Insan Mulya.
Asumsi dasar yang diangkat adalah dengan harapan nilai nilai moderasi beragama
ini dapat membentuk masyarakat yang harmonis ditengah perbedaan dan
kemajmukan melalui pendidikan. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat

menambah kebutuhan literatur dalam dunia pendidikan.

1. Rumusan Masalah
Melihat dari latar belakang penelitian yang telah disampaikan di latar

belakang, maka penulis merumuskan masalah, yaitu:

1. Apa yang di Maksud Moderasi Beragama?

2. Apa saja Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama?

3. Bagaimana Konsep Moderasi Beragama dan Relevansinya

4. Bagaimana Impelementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Pendidikan

Agama Islam di SMK Insan Mulya

2. Tujuan Penelitian
Melihat dari rumusan masalah yang disampaikan di latar belakang, maka

tujuan dalam penelitian ini yaitu untuk bertujuan untuk mengetahui:

1. Pengertian Moderasi Beragama.

2. Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama.

3. Konsep Moderasi Beragama dan Relevansinya

4. Impelementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Agama Islam

di SMK Insan Mulya.

3. Manfaat Hasil Penelitian
Adapun manfaat dari penelitian ini terbagi ke dalam dua bagian, yakni

manfaat teoritis dan manfaat praktis, yang diuraikan sebagai berikut:



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

1. Manfaat Teoritis

Manfaat teoritis dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

a. Hasil penelitian ini dapat digunakan menjadi tambahan literatur keislaman
dan pemikiran untuk bahan referensi dalam penelitian yang berkaitan
selanjutnya.

b. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai kontribusi pengetahuan dalam

bidang pendidikan agama Islam.

2. Manfaat Praktis
Manfaat teoritis dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:
a. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai masukan untuk penerapan dan
pelaksanaan pendidikan agama Islam.

Hasil dari penelitian ini dapat dijadikan pegangan bagi para pendidik,
khususnya di lembaga pendidikan Islam.

METODE

Sebagai aturan umum, metode penelitian dicirikan sebagai metode logis untuk
mendapatkan informasi dengan alasan dan penggunaan tertentu (Sugiyono, 2015).
Adapun metode penelitian dalam tesis ini membahas seperti: jenis penelitian, jenis
data, sumber data, pendekatan dan analisis, dan langkah-langkah penelitian.
1. Jenis Penelitian
Penelitian ini berbentuk Penelitian Kepustakaan (Library Research). Artinya

informasi yang dipergunakan untuk penyusunan ini bersumber pada bukubuku
tulisan yang berbeda, yang diidentikkan berdasarkan gagasan modernisasi
pendidikan yang disusun oleh banyak orang di lapangan, diidentifikasikan dengan
perhatian penulis, salah satu tokoh yang menjadi pertimbangannya yaitu Nurcholish
Madjid yang merupakan tokoh yang dibahas dalam penelitian ini.
2. Jenis Data

Jenis data yang digunakan adalah kualitatif, kualitatif adalah metode penelitian
yang berlandaskan pada filsafat postpositivisme, filsafat postpositivisme sering
disebut juga sebagai paradigma interpretative dan konstruktif, yang memandang
realitas sosial sebagai sesuatu yang holistik / utuh, kompleks, dinamis, penuh

makna dan hubungan gejala bersifat interaktif.

732



733

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

3. Sumber Data

Jenis sumber informasi adalah bersumber pada ulasan ini yang terdiri dari dua
macam. Untuk memulainya, sumber informasi penting yang diperoleh melalui
pencarian dan eksplorasi berbagai karya tulis yang diidentifikasi dengan objek
tinjauan ini, khususnya gagasan modernisasi pendidikan Islam yang
4. Metode Kegiatan

Pelaksanaan Implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan
agama islam di SMK Insan Mulya ini menggunakan metode pemberian materi serta
pelatihan. Kegiatan ini melibatkan Guru beserta siswa-siswi SMK Insan Mulya, dan
Dosen Universitas Pamulang Serang yang terdiri dari Program Studi Sistem
Komputer, Sistem Informasi dan Manajemen. Kegiatan ini akan diikuti oleh 25
peserta baik dari guru dan peserta didik SMK Insan Mulya, maupun Dosen
Universitas Pamulang Serang Program Studi Sistem Komputer dan Manajemen.
Setelah itu tim Pengabdian Kepada Masyarakat (PKM) melakukan pemaparan

materi mengenai nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan agama islam

5. Tahapan Kegiatan
Ada beberapa tahapan yang dapat dilakukan pada kegiatan oleh tim Pengabdian

Kepada Masyarakat adalah :

1. Ketua dan anggota tim melakukan rapat baik secara daring maupun luring
untuk mendiskusikan tema Pengabdian Kepada Masyarakat (PKM).

2. Melakukan survei SMK Insan Mulya serta mengurus ijin dan menentukan
tempat kegiatan dan waktu pelaksanaannya.

3. Berdiskusi dengan Kepala SMK Insan Mulya.

4. Menyiapkan kelengkapan kegiatan seperti spanduk kegiatan serta kesiapan
administrasi dan perlengkapan lainnya.

5. Tim pengabdian melaksanakan pengabdian.

Metode pelaksanaan kegiatan PKM disesuaikan dengan permasalahan yang terjadi,
yaitu:
1. Minimnya minat siswa dalam kegiatan-kegiatan keagamaan.

a. Pemberian materi terkait pembinaan dalam kegiatan keagamaan siswa:
b. Mengadakan simulasi kegiatan keagamaan siswa.

2. Kurangnya pembinaan dalam kegiatan-kegiatan keagamaan siswa:



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

a. Diadakannya siraman rohani tentang pentingnya nilai-nilai moderasi
beragama dalam membentuk karakter.

b. Menyarankan agar pembinaan kegiatan keagamaan siswa dalam
membentuk karakter dalam berjalan dengan baik.

. Faktor Keluarga, Siswa yang belajar akan menerima pengaruh dari keluarga

berupa: cara orang tua mendidik, relasi antara anggota keluarga, suasana rumah

tangga dan keadaan ekonomi keluarga.

a. Menyarankan guru-guru untuk melakukan pendekatan-pendekatan dengan
orang tua siswa

. Faktor Sekolah, Faktor sekolah yang mempengaruhi belajar ini mencakup

metode mengajar, kurikulum, relasi guru dengan siswa, relasi siswa dengan

siswa, disiplin sekolah, pelajaran dan waktu sekolah, standar pelajaran,

keadaan gedung, metode belajar dan tugas rumah.

a. Mengadakan sholat duha dan mengaji bersama setiap pagi

b. Memulai pembelajaran Pendidikan Agama Islam dengan mengaji terlebih
dahulu 10 menit

. Faktor Masyarakat, Masyarakat merupakan faktor ekternal yang juga

berpengaruh terhadap belajar siswa. Pengaruh itu terjadi karena keberadaannya

siswa dalam masyarakat.

a. Memberikan motivasi kepada siswa agar memilih lingkungan teman yang

membuat diri lebih baik

. Faktor siswa, Keadaan siswa serta latar belakang yang bermacam-macam dan

dapat mempengaruhi proses belajar mengajar, hal ini dikarenakan oleh faktor

internal dan eksternal yaitu faktor yang berasal dari diri siswa sendiri dan

berasal dari orang lain.

a. Memberikan saran kepada guru-guru agar siswa mengaji dirumah masing-
masing.

. Faktor Guru, Kurangnya masukan motivasi dari guru, sehingga terkadang

siswa merasa kurang antusias dalam mengikuti pembelajaran. dicermati guru

guna mengetahui pola tingkah laku siswa.

734



735

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Moderasi Beragama

Moderasi beragama merupakan suatu konsep kerukunan beragama yang
biasanya dikembangkan ditengah masyarakat majemuk seperti di Indonesia.
Perpecahan dan konflik akan mudah terjadi dan tersulut ditengah masyarakat
majemuk. Maka dalam kondisi keberagaman dan keberagamaan, moderasi
beragama hadir sebagai usaha menekan adanya ketegangan tersebut.

Istilah moderasi beragama ini dapat kita telusuri terlebih dahulu
pengertiannya menurut etimologi. Secara etimologi, moderasi beragama memiliki
kaitan dengan beberapa istilah dalam bahasa lain, seperti moderation dalam bahasa
Inggris yang artinya sedang, sikap menengah dan penengah. Istilah moderasi
beragama dalam bahasa Indonesia sendiri dapat diartikan sebagai “pengurangan
kekerasan™ atau “pengurangan keekstreman” (Kemdikbud, 2016). Secara etimologi
ini, moderasi beragama berarti sikap menengah atau pengurangan kekerasan dalam
menyikapi keberagaman dalam keberagamaan. Moderasi beragama ini sebagai
konsep yang memang terlahir dari agama-agama terbuka atau inklusif seperti Islam.
Nurcholish Madjid menyebutnya sebagai ajaran dari agama yang hanief. Islam
melalui wahyu Tuhan yakni al-Quran, mengajarkan bagaimana kemajemukan
dalam agama (religion plurality) (Madjid, 1994). Jadi dapat kita simpulkan bahwa
moderasi beragama adalah sikap terbuka umat beragama untuk menekan adanya
ketegangan dan kekerasan.

Moderasi beragama ini banyak berkembang di negara bercorak
multikultural seperti di Indonesia. Apabila ditelusuri lebih dalam Indonesia
memang terkenal sebagai negara yang kaya akan keragamannya. Multikultural
secara bahasa dapat diartikan sebagai keragaman budaya. Sebagaimana dilihat dari
kamus besar bahasa Indonesia, multikultural merupakan dua penggalan kata, yakni
multi berarti ragam dan kultural yang berarti kebudayaan (Tim Penyusun, 2016).
Sedangkan secara istilah dapat diartikan moderasi beragama sebagai sikap dari
masyarakat yang memiliki corak kebudayaan yang beragam. Menurut Muzhar,
multikulturalisme merupakan sudut pandang masyarakat yang memiliki keragaman
etnis, budaya, agama dan struktur masyarakatnya (Daris, 2017). Masyarakat
multikulturalisme ini terbentuk secara alamiah karena beberapa faktor tertentu.
Multikultural terbentuk karena adanya pertemuan budaya masyarakat di suatu
tempat. Perbedaan budaya tersebut lahir secara alamiah dari beberapa individu,
suku atau kelompok masyarakat yang menyatu di suatu daerah (Agus, 2019).
Indonesia multikultural dalam berbagai aspek, baik aspek primordial (suku, bahasa
dan kedaerahan), aspek kepercayaan baik agama-agama ataupun penghayat
kepercayaan lainnya dan juga dalam aspek local wisdom.

Kementerian Agama RI (Kemenag) turut menggaungkan dan menyebarkan
narasi-narasi moderasi beragama. Berdasarkan naskah yang disusun Kemenag,
moderasi beragama itu merupakan sikap dari penganut agama yang dapat
memposisikan pengamalan agama sendiri (ekslusif) dengan saling menghormati



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

kepada pengamalan ibadah orang lain termasuk dengan yang berbeda agama (Tim
Penyusun Kemenag RI, 2019). Namun bukan berarti moderasi beragama tersebut
tanpa adanya batasan. Terdapat beberapa batasan berupa indikator yang disesuaikan
dengan ditinjau dari berbagai aspek, yakni teks kitab suci, hadits dan pengajaran
agama lainnya, konstitusi atau hukum negara, musyawarah atau kesepakatan sosial
dan kearifan lokal.

2. Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama

Corak Pemikiran Nurcholish Madjid Bermula dari kegigihan Nurcholish
Madjid (Cak Nur) dalam merespons berbagai tantangan umat Islam dalam
memasuki dunia modern pada awal 1970-an. Sebagai seorang Muslim yang tinggal
di Indonesia, dia terlihat amat prihatin melihat kondisi umat Islam yang tampak
“gagap” dalam menyikapi modernisasi yang kebetulan munculnya dari barat.
Menurut Cak Nur, Muslim mestinya bersyukur dengan modernisasi, karena pada
dasarnya ajaran Islam yang hakiki compatible dengan modernitas. Bahkan proses
modernisasi itu merupakan konsekuensi logis dari paham tauhid yang diajarkan
Islam. Disini Cak Nur mencoba meletakan konteks teologis dalam membangun
wawasan kemodernan (Nurcholish Madjid, 1987, p. 41).

Kita sepenuhnya berpendapat bahwa modernisasi ialah rasionalisasi yang
ditopang oleh dimensi-dimensi moral, dengan berpijak pada prinsip iman kepada
tuhan Yang Maha Esa. Akan tetapi, kita juga sepenuhnya menolak pengertian yang
mengatakan bahwa modernisasi adalah westernisasi, sebab kita menolak
westernisme. Dan westernisme yang kita maksudkan itu ialah suatu total way of
life, dimana faktor yang paling menonjol adalah sekularisme, dengan segala
percabangannya (Nurcholish Madjid, 1987, p. 23).

Pengertian yang mudah tentang modernisasi ialah pengertian yang identik,
atau hampir identik dengan pengertian rasionalisasi. Dan hal itu berkaitan dengan
proses perombakan pola berpikir dan tata kerja lama yang tidak akliah (rasional),
dan menggantinya dengan pola berpikir dan tata kerja baru yang akliah (Nurcholish
Madjid, 1987, pp. 208-209). Dalam Islam, agama dan negara tidak terpisahkan,
namun tidak berarti bahwa antara keduanya itu identik. Karena itu, dari sudut
pandang Islam, pernyataan bahwa Indonesia bukanlah negara sekuler (artinya,
bukan negara yang menganut sekularisme berupa pemisah negara dari agama) dan
bukan pula negara teokrasi (artinya, bukan negara yang kekuasaannya dipegang
para pendeta, rohaniawan atau ecclesiatics, ahbar, ruhban) (Nurcholish Madjid,
2005, p. 114).

Modernisasi ini tidak semuanya negative, banyak hal positif yang harus
diambil. Karena modernisasi adalah bagian dari peradaban yang dibangun oleh
manusia. Masyarakat terbuka yang dicita-citakan Cak Nur, menurut Budy
Munawar, adalah masyarakat yang dapat mewujudkan keadilan sosial di
tengahtengah mayoritas muslim sebagai umat penengah di negeri ini. Secara
historis, kebaikan orang-orang Arab saat menjadi pemenang politik di dunia militer

736



737

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

waktu itu tidak membuat mereka memandang hina peradaban dan negara yang
mereka taklukkan (Budy Munawar Rachman, pp. 1892-894).

Corak pemikiran Islam Nurcholish Madjid adalah masalah kemodernan.
Pemikirannya pada wilayah ini dilatarbelakangi oleh keinginannya memperlihatkan
bahwa Islam tidak hanya bertentangan dengan isu-isu modernitas, tetapi juga
memandang nilai-nilai yang mendukung modernisasi itu sendiri. Lebih dari itu, ia
juga memperlihatkan bahwa Islam secara inheren dan aslinya adalah agama yang
selalu modern. Paling tidak upaya Nurcholish Madjid itu dimaksudkan memberikan
landasan teologis terutama bagi golongan intelektual agar mampu memberikan
respon positif terhadap proses modernisasi, tetapi tetap bertolak dan mengacu
kepada iman Islam. (M. Dawam Raharjo, 1989, pp. 29-31).

Percikan pemikiran Nurcholish Madjid tentang proses modernisasi tidak
lepas dari upaya menjinakkan atau mengadopsikan nilai-nilai yang inheren dengan
zaman modern, seperti Rasionalisasi, Sekularisasi, Liberalisasi, dengan ajaran
Islam. Tetapi usahanya tersebut ditanggapi secara salah oleh sebagian besar umat
Islam di Indonesia, sehingga untuk menghindari kesalah pahaman terhadap gagasan
dan istilah yang digunakan, dalam tulisannya “Modernisasi ialah Rasionalisasi
bukan Westernisasi” ia mengatakan bahwa Modernisasi bukan Westernisasi,
Rasionalisasi bukan Rasionalisme, Sekulerisasi bukan Sekulerisme, begitu juga
dengan Liberalisasi bukan Liberalisme, karena di antara keduanya merupakan dua
hal yang berbeda dan masing-masing mengandung implikasi yang berbeda pula.

Nurcholish Madjid membedakan antara “sekularisme” dan “sekularisasi”.
Sekularisasi tidaklah dimaksudkan sebagai penerapan sekularisme dan mengubah
kaum Muslim menjadi sekularis. Sekularisasi yang dimaksudkan Nurcholish
Madjid adalah sebuah proses pembebasan, yaitu untuk menduniawikan nilai-nilai
yang sudah semestinya bersifat duniawi, dan mengukhrawikannya.100 Artinya,
negara dan agama dalam Islam tidak terpisah karena setiap orang Muslim dalam
melaksanakan setiap kegiatan, termasuk kegiatan bernegara dan bermasyarakat
terutama dalam bidang pendidikan harus selalu berniat dalam rangka mencapai
ridha Allah dengan itikad sebaik-baiknya dan pelaksanaan amal perbuatan
setepattepatnya. Tidak ada sedikit pun kegiatan seseorang, walaupun hanya seberat
atom yang tidak akan dipertanggungjawabkan kepada Tuhan (Nurcholish Madjid,
2002, p. 31).

Moderasi beragama banyak terlahir dari berbagai tokoh muslim dunia
seperti Hasan Bashri (110 H), Imam Syafii (204 H), Imam Abu Hasan al-Asyari
(324 H), dan lain sebagainya. Generasi dari mulai tahun 1970 dari Indonesia juga
mulai bermunculan dan menjadi tokoh pemikiran plural yang mendunia. Beberapa
diantaranya yakni, Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid dan Buya Safi’i
Ma’arif.

Pemikiran moderasi beragama yang akan diambil pada penelitian ini
dibatasi dan konsen membahas pemikiran dari Nurcholish Madjid atau yang akrab
disapa Cak Nur. Beliau terkenal konsen dalam pengkajian pemikiran keislaman dan



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

keindonesiaan, pluralisme dan pemikiran Islam inklusif lainnya. Menurut Cak Nur,
Islam merupakan agama yang hanief sesuai dengan fitrah kemanusiaan. Cak Nur
sendiri menganggap sikap yang terbuka menekan segala macam ketegangan antar
perbedaan adalah pandangan Islam yang sejati (Madjid, 1994). Tak heran apabila
Cak Nur dianggap sebagai pembaharu pemikiran Islam. Terbukti dari berbagai
karyanya seperti Islam Keindonesiaan Kemodernan, Islam Doktrin dan Peradaban,
Islam Agama Kemanusiaan, dan masih banyak lagi.

Pembaharuan dalam Islam timbul sebagai reaksi dan respon umat Islam
terhadap imperialisme Barat yang telah mendominasi dalam bidang politik dan
budaya pada abad 19. Namun, imperialisme Barat bukanlah satu-satunya faktor
yang menyebabkan adanya pembaharuan dalam Islam. Kata modern yang dikenal
dalam bahasa Indonesia jelas bukan istilah original atau asli melainkan diekspor
atau di ambil dari bahasa asing (modernization), berarti terbaru atau mutakhir
menunjuk kepada perilaku waktu yang tertentu (baru). Akan tetapi, dalam
pengertian yang luas modernisasi selalu saja dikaitkan dengan perubahan dalam
semua aspek kawasan pemikiran dan aktifitas manusia. Secara teoritis di kalangan
sarjana Muslim mengartikan modernisasi lebih cenderung kepada suatu cara
pandang. Seperti yang didefinisikan oleh Harun Nasution, modernisasi adalah
mencakup pikiran, aliran, gerakan dan usaha untuk merubah faham-faham, adat
istiadat, institusi-institusi lama dan sebagainya untuk disesuaikan dengan suasana
baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi.69

Perhatian utama modernitas adalah problematika kekinian. Sehingga
modernitas ingin membebaskan manusia dari kegamangan menghadapi kehidupan,
melepaskannya dari segala beban moral yang dapat merintanginya untuk meraih
kebahagiaan hidup duniawi. Gerakan Renaisans yang dimaksudkan di atas adalah
gerakan yang ditegakkan atas sendi antroposentrik yang menjadikan manusia
sebagai pusat dan ukuran segala-galanya. Sementara wahyu secara berangsur dan
69 Harun Nasution, Islam Rasional; Gagasan dan pemikiran (Bandung:
Mizan,1996) hlm.181 58 sistematis dibuang karena dirasakan tidak perlu lagi.
Sistem nilai dan sistem kebenaran yang dapat dipercaya adalah sejauh yang berada
dalam bingkai radius inderawi. Sedangkan di luar itu tidak ada nilai dan kebenaran.
Dalam konteks ini, istilah yang dipakai A.J Toynbee sebagai extra scientific
knowledge (pengetahuan ilmiah ekstra) tidak diberi tempat dalam kawasan
modernitas.

Manusia diposisikan sebagai pemain tunggal. Pendamping baginya tidak
dibutuhkan dan pada tingkatnya yang tertinggi Tuhan telah dilupakan. 70
Modernisasi bisa juga disebut dengan reformasi yaitu membentuk kembali, atau
mengadakan perubahan kepada yang lebih baik, dapat pula diartikan dengan
perbaikan. Dalam bahasa arab sering diartikan dengan tajdid yaitu memperbaharui,
sedangkan pelakunya disebut Mujaddid yaitu orang yang melakukan pembaharuan.
Sedangkan menurut Nurcholis Madjid, modernisasi adalah proses perombakan pola
berfikir dan tata kerja lama yang tidak aqliyah (rasional). Urgensi modernisasi yang

738



739

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

ditawarkan oleh Nurcholish Madjid adalah Rasionalisasi, 71 hal itu di maksudkan
sebagai usaha untuk memberi jawaban Islam, terhadap masalah—masalah baru di
sekitar modernisasi itu sendiri. Dan ide modernisasi Nurcholish ini, masih
berorientasi kepada agama yang dianutnya (Islam), tidak sebagaimana modernisasi
ala Barat, yang meletakkan dasarnya di atas Materialisme. Modernisasi bias
bermakna dua hal, makna pertama mengambil mentah-mentah setiap hal yang
datang dari Barat. Sedangkan makna kedua, mengambil sains dan teknologi Barat
bahkan berusaha kembali menjadi terdepan di bidang sains dan teknologi. Bila
makna kedua yang dipakai, kita bisa menjadi Islam dan modern sekaligus. Menurut
Nurcholis Madjid modernisasi sebuah peradaban adalah sebuah keharusan sejarah
yang tidak akan mungkin dapat dielakkan apalagi ditentang. Karena itu sangatlah
salah jika sebuah modernitas di artikan sebagai sebuah pertentangan antara dua
tempat yang saling berseteru misalnya pertarungan antara barat dengan timur, Islam
dengan Kristen, atau Asia dengan Eropa. Sebenarnya yang terjadi dalam
modernisasi adalah pertarungan dua zaman yang berbeda antara abad agrarian dan
abad teknis. dua abad yang perbedaannya menjadi sangat terlihat pasca masa
kebangkitan eropa.

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat kita tarik sebuah kesimpulan bahwa
dalam pemikiran Nurcholish Madjid pembaharuan hanya bisa dilakukan dengan
menghubungkan pemikiran tradisionalis dengan modernis sehingga akhirnya
melahirkan pemikiran-pemikiran baru yang progresif, modern, progresif dan tidak
mengalami keputusan intelektual dengan pemikiran Islam era klasik yang sangat
maju pada zamannya. Pembaharuan tersebut, memperlihatkan cara berpikir holistik
Nurcholis yang menghormati pemikiran para pendahulunya, namun tidak
terperangkap dengan mendewakan pemikiran tersebut dalam sakralisasi pemikiran.
Maka, arti itu sangat pantas jika pembaharuan yang dicanangkan olehnya bergerak
dalam kerangka utama neo-modernis. Sebagai lokomotif modernitas di Indonesia,
Nurcholish Madjid berpendapat bahwa Islam adalah agama yang sangat
menghargai rasio, kebebasan berpikir, kebebasan bertindak, berkreatifitas, dan
mendorong ummatnya untuk senantiasa mengembangkan ilmu pengetahuan. Oleh
karena itu, seorang muslim harus mampu menjadi muslim yang modernis,
progresif, rasional, dan non-sektarian. Modernisasi atau pembaharuan dalam dunia
Islam mengandung arti upaya atau aktivitas untuk mengubah kehidupan umat Islam
dari keadaan-keadaan yang sedang berlangsung kepada keadaan yang baru hendak
di wujudkan demi kemaslahatan hidup dan masih dalam garis-garis yang tidak
melanggar ajaran dasar yang disepakati oleh para ulama Islam.

Cak Nur adalah seorang cendekiawan muslim, sekaligus sosok yang
dijuluki sebagai tokoh pembaharu di Indonesia. Berbagai ide-ide yang ia gagasnya
dapat dilihat dalam karya-karyanya. Ia telah banyak melahirkan pemikiran yang
progresif, kritis, dan bijaksana untuk kemajuan Islam dan bangsa. Karya-karya Cak
Nur yang tertuang dalam bentuk buku biasanyadisampaikan dalam pelatihan,
kaderisasi, dan ceramah. Cak Nur menjadi penulis yang hebat. Bakat



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

kepenulisannya sudah terlihat semenjak aktif di organisasi HMI. Tulisan-tulisan
Cak Nur meyakinkan banyak pembaca. Karya-karyanya dapat dijadikan
pencerahan untuk berpikir secara universal. Tulisan-tulisannya yang terbit dalam
bentuk buku meliputi: Islam Doktrin dan Peradaban, Islam Agama Kemanusiaan,
Islam Agama Peradaban, Khazanah Intelektual Islam, Pintu-Pintu Menuju Tuhan,
Cendekiawan dan Religiustas Masyarakat, Tradisi Islam, Kaki Langit Peradaban
Islam, Indonesia Kita, Cita-Cita Politik Islam, Islam Kemodernan dan
Keindonesiaan, Islam Kerakyatan (Pikiran-Pikiran Nurcholish Muda), Atas Nama
Pengelaman, Bilik-Bilik Pesantren, Dialog Keterbukaan, Perjalanan Religius
Umrah dan Haji, Dialog Ramadhan, dan Masyarakat Religius Membumikan Nilai-
Nilai Dalam Kehidupan Masyarakat (Saifuddin Herlambang, 2018, pp. 36-37).
Selain karya tersebut mengantarkan Cak Nur menjadi tokoh yang mengagumkan,
meskipun banyak yang mengkritik pemikirannya. Cak Nur banyak melahirkan
corak berpikir yang dianggap mempengaruhi gaya berpikir anak bangsa, dengan
mendorong berpikir demokratis, inklusif, keadilan social dan egaliter kemanusiaan.
Buku-buku tersebut menjadi rujukan para pemikir Indonesia, termasuk lingkaran
anak-anak HMI. Ide-ide yang tertuang dalam buku-bukunya sangat mendorong
pembaca optimis dalam menjaga bangsa yang beradab. Itulah sekian banyak karya
Cak Nur dalam membangun dinamika dan kemajuan pemikiran Indonesia yang
sangat berpengaruh dan maju.

Landasan Historis Modernisasi Pendidikan Islam Modernisasi pendidikan
yang digagas Nurcholish Madjid pada dasarnya mengacu pada pertumbuhan
metode berpikir filosofis dan membangkitkan kembali etos keilmuan Islam yang
pada masa klasik Islam telah memperlihatkan hasil yang cukup gemilang. Sebagai
landasan historis, modernisasi pendidikan berangkat pada penelaahan kembali
kejayaan umat Islam pada masa klasik. Pesatnya pertumbuhan dan perkembangan
keilmuan dan keahlian pada masa Islam klasik tidak terlepas dari sikap kaum
muslim yang memandang hidup serba optimis. Oleh sebab itu, kalangan muslim
klasik misalnya dengan tegas tidak dapat menerima kisah-kisah Yunani yang serba
pesimis, tragis, dan cenderung kurang harapan pada dunia dan kehidupan.
Sebaliknya, para intelektual muslim dulu banyak mengambil alih filsafat Yunani
dan bangsabangsa lainnya, serta mengembangkan dan mengislamkannya
(Nurcholish Madjid, 1997, p. 16). Berbeda dengan bangsa Yunani yang sibuk
dengan drama dan tragedi.

Para sarjana Islam menekuni masalah teknik dan teknologi, karena itu
mereka amat menonjol dalam ilmu-ilmu empiris, seperti: kedokteran, astronomi,
pertanian, ilmu bumi, ilmu ukur (handasah), ilmu bangunan, dan lain-lain. Inilah
dampak positif dari sikap penuh harapan kepada hidup yang mengejala waktu itu,
sehingga para sarjana Islam klasik merintis jalan ke arah perbaikan nyata
kehidupan duniawi dengan menerapkan berbagai teori ilmiah.269 Berbeda dengan
kondisi umat Islam klasik, mayoritas muslim sekarang terutama Indonesia yang
justru memusuhi filsafat.

9.9
1

menganut paham Asy’ari dan bermazhab “figh Syafi

740



741

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

Filsafat yang dianggap datang dari Barat mereka klaim sebagai kerangka keilmuan
yang keluar dari paham Islam yang benar.

Lenyapnya tradisi iptek di kalangan muslim pada umumnya bukanlah sebab
dari Islamnya, tetapi terletak pada sikap muslim itu sendiri yang menjadikan Islam
memusuhi iptek. Ajaran Islam dengan jelas menunjukan adanya hubungan yang
organik antara ilmu dan iman. Hubungan organik itulah kemudian yang dibuktikan
dalam sejarah Islam klasik, ketika kaum muslim memiliki jiwa kosmopolitan yang
sejati. Sikap kaum muslim yang tidak menghargai filsafat dan ilmu pengetahuan
menyebabkan kaum muslim terus merosot dan memudar. Banyak orang yang
langsung menimpakan kesalahan ini kepada AlGhazali yang menyerang filsafat dan
mendorong ke arah runtuhnya tradisi pemikiran kefilsafatan dan ilmu pengetahuan.
Meskipun menurut Nurcholish Madjid tuduhan terhadap Al-Ghazali itu jelas dapat
dibantahkan, namun memang terjadi koinsidensi histori berupa kenyataan bahwa
pada abad ke-12, yaitu sekitar tampilnya Al-Ghazali, ilmu pengetahuan Islam mulai
mengalir pindah ke Barat (Nurcholish Madjid, 1997, p. 23) setelah
mengguncangkan dunia Barat selama dua atau tiga abad, ilmu pengetahuan Islam
akhirnya dapat mereka akomodasi, dengan cara antara lain memisahkan ilmu dari
iman (Kristen) karena memang tidak ada hubungan organik antara keduanya.
Sehingga, pada abad ke-16 ilmu pengetahuan bangsa-bangsa Barat sudah lebih
unggul dari pada ilmu pengetahuan kaum muslim (Nurcholish Madjid, 1997, p. 23).

Pada masa Islam klasik, munculnya kebebasan berpikir hingga menciptakan
wacana intelektual yang dinamis tidak terlepas dari metode berpikir filosofis yang
diadopsikan dari pengaruh filsafat Yunani, dengan lebih dahulu diawali dengan
proses interaksi orang-orang Islam Arab dengan orangorang non-muslim Yunani,
baik melalui pergaulan sosial masyarakat, maupun melalui karya-karya kefilsafatan
dan ilmu pengetahuan Yunani kuno setelah terjadinya program penterjemahan
besar-besaran. Dengan metode filsafat yang liberal ini orang-orang Islam menjadi
liberal dan akhirnya menguasai ilmu pengetahuan umum, seperti metafisika,
matematika, astronomi, bahkan musik, sastra, puisi, dan lain-lain (Nurcholish
Madjid, 2008, p. 223). Kondisi yang dihadapi umat Islam selama ini, menurut
Nurcholish Madjid adalah kehilangan kreativitas dalam hidup di dunia ini, seolah-
olah mereka telah memilih untuk tidak berbuat dan diam, atau dapat dikatakan
sebagai fenomena umat yang kehilangan semangat ijtithad. Oleh sebab itu,
hendaknya yang menjadi tekanan dalam dunia pendidikan adalah agar orang itu
berpikir bebas sebagaimana dicontohkan oleh Pondok Modern Gontor (Nurcholish
Madjid, 2013, pp. 207-208).

Cara berpikir merupakan salah satu yang paling substantif dalam diri
manusia, keyakinan diri dan kemampuan dalam menyikapi masa depan tergantung
pada bagaimana cara berpikir manusia itu dalam menghadapi segala persoalannya.
Oleh karena itu, manusia yang mempunyai cara berpikir filosofis, sangat potensial
mengembangkan etos keilmuan yang mengejala di era modern. Reorientasi cara
berpikir filosofis akan menghasilkan sumber daya manusia yang berkualitas tinggi,



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

akibat dari besarnya perhatian pada etos keilmuan (Yasmadi, 2002, pp. 140-144) .
Sebab, pendidikan yang ingin dirumuskan Nurcholish Madjid adalah pendidikan
yang mampu merubah cara berpikir peserta didiknya menjadi liberal dan
demokratis. Relevansi membicarakan usaha penumbuhan dan pengembangan etos
keilmuan di kalangan Islam untuk diterapkan dalam pendidikan, paling tidak dilihat
dari dua faktor. Pertama, faktor sosiologi-demografis, semata-mata berdasarkan
kenyataan bahwa rakyat Indonesia sebagian besar beragama Islam. Kedua, faktor
historis-ideologis untuk jangka waktu yang lama Islam telah menunjukan
kejeniusannya sebagai pendukung dan pendorong pesatnya perkembangan etos
keilmuan yang mendasari etos keilmuan modern sekarang.

Para sarjana Islam klasik telah menerapkan metode ilmiah modern pada
kajian keilmuan. Metode ilmiah modern yang dirintis peradaban Islam itu dimulai
dengan mengumpulkan, memperhatikan, mempelajari data-data yang relevan
seluas dan selengkap mungkin, kemudian menyusunnya secara sistematis dengan
mencari hubungan logis dan organik unsur-unsur data itu, lalu dibuat kesimpulan
atau generalisasi (Nurcholish Madjid, 19997, p. 31). Disinilah letak kekuatan
warisan intelektual Islam yaitu unggul dalam bidang-bidang empiris yang justru
merupakan metode ilmiah modern yang sebenarnya. Hal itu sebagai salah satu
akibat pandangan Islam yang optimis kepada hidup (dunia tempat yang
membahagiakan) dan dinamis kepada alam. Jadi etos ilmiah Islam yang menjadi
pangkal etos ilmiah modern sekarang ini berawal dari sikap-sikap memperhatikan
dan mempelajari alam sekelilingnya, baik alam makro yaitu jagat raya dengan
segala isinya, maupun alam mikro yaitu manusia sendiri dan sisi-sisi kehidupannya.

Menghidupkan kembali etos keilmuan Islam dalam dunia pendidikan Islam
berarti menumbuhkan kembali cara berpikir yang dinamis, kreatif, dan terbuka. Ini
sejalan dengan prinsip ijtihad yang telah menjadi program utama kebangkitan Islam
di zaman modern, sebagaimana yang dipelopori oleh Jamaluddin Al-Afghani,
Muhammad Abduh, dam Rasyid Ridha di daratan Mesir, juga Syah Waliyullah,
Sayyid Ahmad Khan, Muhammad Igbal, dan Amir Ali di bumi India-Pakistan. Jadi,
tantangan terberat zaman modern ini bagi dunia pendidikan Islam tidak cukup
hanya dengan tindakan mengimpor iptek dari Barat secara ad hoc dan berdasarkan
expediency semata. Yang lebih diperlukan ialah penumbuhan dan pengembangan
etos keilmuan yang kuat dan mendalam, menghasilkan kesadaran bahwa ilmu
pengetahuan bukan saja berguna untuk memenuhi expediency dan menjawab
tantangan-tantangan ad hoc, melainkan part and parcel dari sesuatu yang jauh lebih
penting, luas, dan mendalam yaitu pandangan hidup. Maka yang dibutuhkan adalah
etos yang mampu melihat hubungan organis antara ilmu dan iman atau iman dan
ilmu (Nurcholish Madjid, 1997, p. 27). Kesadaran akan adanya hubungan organik
antara iman dan ilmu, dalam bentuk yang sangat sederhana telah mendekatkan
orientasi pendidikan pada tujuan pendidikan Islam itu sendiri. Sebab, pendidikan
itu seharusnya bertujuan untuk menimbulkan pertumbuhan yang seimbang dari
kepribadian total manusia, meliputi aspek, spiritualm intelektual, imajinatif, fisikal,

742



743

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

ilmiah, linguistik, baik secara individual maupun kolektif, serta memotivasi semua
aspek untuk mencapai kebaikan dan kesempurnaan (Ali Ashraf, 1989, p. 2).
Disinilah titik fokus dari metodologi pendidikan Islam, yaitu upaya penumbuhan
etos keilmuan dikalangan peserta didiknya. Satu bangunan intelektual yang
memiliki persambungan warisan intelektual masa lalu.

3. Pendidikan Agama Islam

Pendidikan meupakan hal penting yang tidak bisa dilepaskan dengan
kehidupan manusia. Pendidikan merupakan upaya membentuk individu menuju
perkembangan dan masa depannya untuk hidup di tengah masyarakat. Pendidikan
jika dilihat dari sudut pandang kosmologis merupakan transfer nilai dan
transformasi tingkah laku manusia sesuai dengan hubungannya dengan alam dan
lingkungan sosialnya (Kristiawan, 2016). Maka pendidikan tidak bisa dilepaskan
dari dimensi sosialnya. Sementara apabila masyarakat yang bercorak keagamaan
kuat menjadi konsekuensi logis menghadirkan pendidikan berbasis agama. Hal ini
sebagai perwujudan dan kesadarannya dalam berTuhan. Seperti halnya Pendidikan
Agama Islam (PAI) yang hadir sebagai pendidikan yang mempertimbangkan
hubungan manusia dengan Tuhan, alam dan lingkungan sosialnya.

Pendidikan Agama Islam sejatinya adalah upaya menanamkan nilai-nilai
ketaqgwaan kepada Allah SWT (Hisyam & Alaika, 2019). Nilai-nilai ketaqwaan
kepada Allah tersebut sudah sekaligus mengafirmasi hubungan manusia dengan
alam dan lingkungan sosialnya. Pendidikan agama Islam turut berperan penting
dalam mewujudkan masyarakat yang rukun dan damai. Moderasi beragama
haruslah ditanamkan dalam pendidikan agama Islam sebagai upaya membentuk
masyarakat yang rukun tersebut. Pendidikan agama Islam diharapkan dapat
membentuk ukhuwah islamiyah dalam arti lebih luas yakni mencetak individu yang
saleh secara kepribadidan dan saleh secara sosial.

4. Konsep Moderasi Beragama dan Relevansinya

Masyarakat dengan corak keberagaman akan rentan terjadi ketegangan dan
konflik. Termasuk dengan corak keberagaman masyarakat Indonesia. Kasus
perpecahan antar etnis di Indonesia sempat terjadi pada tahun 2001 di Kalimantan.
Peristiwa tersebut dikenal dengan peristiwa Sampit, yakni tragedi bentrokan antar
etnis yang terjadi meluas di Kalimantan sampai ke ibu kota Palangkaraya.
Bentrokan antar etnis tersebut menjadi konflik yang mengakar dan meluas, karena
menyangkut isu primordial. Jappy Pellokila menerangkan isu primordial akan sulit
ditangani. Karena isu primordial bersifat sangat emosional bagi individu untuk turut
terlibat. Karena menyangkut kesadaran tiap individu sebagai entitas primordial
yang sama untuk turut terlibat (Pellokila, 2000). Permasalahan-permasalahan sosial
yang timbul karena isu keberagaman dan kemajemukan akhir-akhir ini kembali
mencuat. Indonesia sebagai Negara yang kaya akan keragaman ras, suku dan agama
rentan akan terjadinya konflik.

Seperti disebutkan pada latar belakang masalah, konflik di masyarakat
kembali terjadi di tahun 2021 melalui peristiwa pengerusakan rumah ibadat di



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

Sintang. Hal ini tentunya menjadi problem dalam kehidupan bermasyarakat.
Kerentanan konflik dan ketegangan di masyarakat yang beraneka ragam merupakan
tantangan tersendiri. Ketegangan dan konflik dapat sewaktu-waktu timbul karena
dipicu oleh berbagai hal. Perbedaan identitas budaya memang menjadikan rentan
adanya perselisihan yang melahirkan ketegangan dan konflik. Masyarakat dengan
corak keragaman identitas sosial budayanya memiliki kerentanan mengalami
ketegangan dan konflik. Perbedaan suku dan kelompok akan membentuk batasan
berupa prasangka dan stratifikasi sosial. Hal ini yang menjadi faktor
memungkinkan adanya ketegangan dan konflik. Stratifikasi sosial tersebut akan
membentuk perbedaan kekuasaan (power), gengsi (prestige) dan marwah
(previlage) (Liliwery, 2005). Padahal perbedaan dan keragaman adalah rahmat dari
Tuhan. Karena keragaman adalah peristiwa alami pertemuan berbagai perbedaan di
suatu tempat, setiap individu dan kelompok bertemu membawa perilaku dan
budayanya masing-masing membentuk cara yang khas dalam menjalani hidupnya
(Akhmadi, 2019).

Dengan demikian penting adanya pembentukan kerukunan antar
masyarakat yang beragam dalam keberagamaan. Sedangkan kerukunan beragama
tersebut bagi negara yang pluralis dan multiagama merupakan unsur penting dalam
terciptanya persaudaraan dan persaudaraan bangsa (Umar & Arif, 2019).
Pendidikan menjadi bagian penting dalam pengendalian dan mewujudkan
kerukunan di masyarakat. Moderasi beragama merupakan satu diantaranya nilai-
nilai keislaman yang dapat diinternalisasikan dalam pendidikan. Hal ini diharapkan
dapat membentuk masyarakat yang rukun dalam keberagaman. Nilai ini
diinternalisasikan dalam pendidikan Islam dengan harapan dapat membentuk sikap
terbuka dengan perbedaan bagi para peserta didik. Selain diinternalisasikan dalam
pendidikan formal juga dapat diinternalisasikan di pendidikan nonformal seperti
lingkungan masyarakat dan di dalam keluarga. Sebab pendidikan Islam bukan
hanya berlaku di lembaga pendidikan formal saja. Bahkan keluarga menjadi ruang
pendidikan pertama bagi anak untuk membentuk sikap dan karakternya. Peran dan
tanggungjawab keluarga tersebut dibebankan kepada orang tua (Tafsir, 1994).

Konsep moderasi beragama yang digaungkan hanya akan menjadi platform
saja. Apabila ingin berwujud menjadi kesadaran sosial masyarakat, moderasi
beragama harus diinternalisasi dalam pendidikan baik pendidikan formal,
nonformal dan pendidikan dalam keluarga. Jadi, kerangka berfikir pada penelitian
ini berangkat dari problem sosial yang berhubungan dengan isu keberagaman dan
keberagamaan di Indonesia kemudian antitesanya adalah konsep moderasi agama.
Kemudian moderasi beragama sebagai nilai diinternalisasikan pada pendidikan
Islam. Penelitian ini mencoba mencari tahu bagaimana moderasi beragama
perspektif Nurcholish Madjid, penerapannya dalam pendidikan Islam serta
relevansi moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari.

Pemikiran dari Nurcholish Madjid sendiri dipilih karena beberapa alasan.
Pertama, dikarenakan pemikiran Nurcholish Madjid sudah terkenal konsep dalam

744



745

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

kajian keislaman dan keindonesiaan. Nurcholish Madjid memiliki fokus kajian isu
keislaman dan keindonesiaan pada masa tahun 1960 hingga menjelang tahun 2000.
Maka tak heran jika Moh Shofan menyebut Nurcholish madjid selain dari
pembaharu pemikiran adalah sebagai seorang enslikopedis. Kedua, telah banyak
karya Nurcholish Madjid yang menjadi karya monumental bagi kemajemukan di
Indonesia. Hal ini dapat dilihat dari buku karya-karya Nurcholish Madjid. Ketiga,

5. Hasil Kegiatan:

1. Pengembangan Kurikulum: Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMK
Insan Mulya telah dikembangkan untuk memasukkan nilai-nilai moderasi
beragama, seperti toleransi, saling menghormati, dan kesadaran akan pentingnya
kerukunan umat beragama.

2. Pelatihan Guru: Guru-guru PAI di SMK Insan Mulya telah mengikuti pelatihan
tentang implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pembelajaran PAI,
sehingga mereka dapat memahami dan mengaplikasikan nilai-nilai tersebut dalam
proses pembelajaran.

3. Pengembangan Materi Pembelajaran: Materi pembelajaran PAI di SMK Insan
Mulya telah dikembangkan untuk memasukkan contoh-contoh konkret tentang
moderasi beragama, seperti kisah-kisah Nabi yang menunjukkan toleransi dan kasih
sayang.

4. Kegiatan Ekstrakurikuler: Kegiatan ekstrakurikuler seperti diskusi antaragama,
kegiatan sosial, dan bakti sosial telah diselenggarakan untuk mempromosikan nilai-
nilai moderasi beragama dan meningkatkan kesadaran siswa akan pentingnya
kerukunan umat beragama.

5. Pengembangan Sistem Penilaian: Sistem penilaian PAI di SMK Insan Mulya
telah dikembangkan untuk menilai tidak hanya pengetahuan siswa tentang agama,
tetapi juga kemampuan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi
beragama dalam kehidupan sehari-hari.

Dampak:

1. Meningkatkan Kesadaran Siswa: Siswa SMK Insan Mulya menjadi lebih sadar
akan pentingnya moderasi beragama dan kerukunan umat beragama.

2. Meningkatkan Toleransi: Siswa SMK Insan Mulya menjadi lebih toleran dan
menghormati perbedaan agama dan keyakinan.

3. Meningkatkan Keterampilan Sosial: Siswa SMK Insan Mulya menjadi lebih
terampil dalam berinteraksi dengan orang lain dari latar belakang agama dan
keyakinan yang berbeda.

KESIMPULAN

Kegiatan PKM "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan
Agama Islam di SMK Insan Mulya" telah berhasil meningkatkan kesadaran dan
keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

kehidupan sehari-hari. Melalui pengembangan kurikulum, pelatihan guru,
pengembangan materi pembelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan pengembangan
sistem penilaian, SMK Insan Mulya telah menunjukkan komitmennya dalam
mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan inklusif.

Dengan demikian, kegiatan PKM ini diharapkan dapat menjadi contoh bagi sekolah
lain dalam mengembangkan pendidikan agama yang moderat dan inklusif, serta
meningkatkan kesadaran dan keterampilan siswa dalam mengaplikasikan nilai-nilai
moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari.

Saran:

1. Pengembangan Lebih Lanjut: Kegiatan PKM ini dapat dikembangkan lebih
lanjut dengan melibatkan lebih banyak sekolah dan stakeholder.

2. Penerapan dalam Kehidupan Sehari-Hari: Nilai-nilai moderasi beragama yang
telah dipelajari dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, baik di sekolah
maupun di masyarakat.

3. Monitoring dan Evaluasi: Kegiatan PKM ini perlu dimonitoring dan dievaluasi
secara terus-menerus untuk memastikan bahwa tujuan kegiatan dapat tercapai.
Dengan demikian, kegiatan PKM ini dapat memberikan dampak yang positif dan
berkelanjutan bagi SMK Insan Mulya dan masyarakat sekitar.

DAFTAR PUSTAKA

Abuddin Nata. (2002). Jurnal Edukasi, Pendidikan Islam Liberal. Dalam A. Nata,
Jurnal Edukasi, Pendidikan Islam Liberal. Semarang: Volume I, Th X.

Adian Husaini, Nuim Hidayat. (2002). Islam Liberal: Sejarah, Konsepsi,
Penyimpangan dan Jawabannya. Dalam N. H. Adian Husaini, Islam
Liberal: Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan dan Jawabannya. Jakarta:
Gema Insani Press.

Ahmad Tafsir, (1994). lImu Pendidikan dalam Perspektif Islam, Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Ahmad Tafsir. (1994). [Imu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Dalam A. Tafsir,
Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Rosdakarya.

Akhmadi, Agus, (2019). Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia,
Jurnal Diklat Keagamaan, Vol. 13, no. 2, Februari — Maret.

Alaika M, Hisyam. 2019. Peran Materi Pendidikan Agama Islam Di Sekolah
Dalam Membentuk Karakter Kebangsaan. Jurnal: Penelitian Medan
Agama Vol.10 No.2.

Alauddin Said Rauf Abdul, 2015. Pembagian Kewenangan Pemerintahan Pusat
Pemerintahan Daerah Dalam Otonomi Seluas-Luasnnya Menurut UUD
1945 Jurnal Ilmu Hukum Volume 9 No. 4, Oktober-Desember 2015.

746



747

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

Ali Ashraf. (1989). Horison Baru, Pendidikan Islam, terj, Sori Siregar. Dalam A.
Ashraf, Horison Baru, Pendidikan Islam, terj, Sori Siregar. Jakarta:
Pustaka Firdaus.

Arifin. 2010. Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R & D, Bandung:
Alfabeta.

Bab II Pasal 3 Undang-undang RI No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan.
(t.thn.). Dalam Bab II Pasal 3 Undang-undang RI No. 20 Tahun 2003
tentang Sistem Pendidikan.

Budhy Munawar Rachman. (2019). Karya Lengkap Nurcholish Madjid. Dalam B.
M. Rachman, Karya Lengkap Nurcholish Madjid (hal. 10). Jakarta:
NCMS.

Budhy Munawar Rachman, dkk. (t.thn.). Satu Menit Pencerahan Nurcholish
Madjid. Dalam d. Budhy Munawar Rachman, Satu Menit Pencerahan
Nurcholish Madjid (hal. 7).

Budy Munawar Rachman. (t.thn.). Ensiklopedi Nurcholish Madjid. Dalam B. M.
Rachman, Ensiklopedi Nurcholish Madjid (hal. 1892-1894).

Daradjat, Zakiah. 2010. //mu Jiwa Agama, Jakarta: Bulan Bintang.

Greg Barton. (1999). Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Neo-Moderisme
Nurcholish Madjid, Djohan Efendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman
Wabhid, 1968-1980. Terjm. Nanang Tahqiq, cct, Kel. Dalam G. Barton,
Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Neo-Moderisme Nurcholish Madjid,
Djohan Efendi, Ahmad Wahib dan Abdurrahman Wahid, 1968-1980.
Terjm. Nanang Tahqiq, cct, Kel. Jakarta: Paramadina.

Herlambang, S. (2018). Tafsir Pendidikan Cak Nur. Dalam S. Herlambang, Tafsir
Pendidikan Cak Nur (hal. 36-37). Kalimantan: Ayunindya.

Jalaluddin Rakhmat. (2001). Tharikat Nurcholish Jejak Pemikiran dari Pembaharu
sampai . Dalam J. Rakhmat, Tharikat Nurcholish Jejak Pemikiran dari
Pembaharu sampai (hal. 22). Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Jalaluddin Rakhmat. (2001). Tharikat Nurcholish Jejak Pemikiran dari Pembaharu
sampai Guru Bangsa. Dalam J. Rakhmat, Tharikat Nurcholish Jejak
Pemikiran dari Pembaharu sampai Guru Bangsa (hal. 23). Yogyakarta:
Pustaka Belajar.

Keputusan Menteri Agama Nomor 854 Tahun 2019 ; Judul, Tim Penyusun Buku
Moderasi Beragama ; Nomor, 854 ; Tahun 2019.

M. Dawam Raharjo. (1989). Islam dan Modernisasi, dalam pengantar Nurcholish
Madjid, . Dalam M. D. Raharjo, Islam dan Modernisasi, dalam pengantar
Nurcholish Madjid, (hal. 28-31).

Madjid, N. (t.thn.).

Malik Fadjar. (1998). Madrasah dan Tantangan Modernitas. Dalam M. Fadjar,
Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan.



Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

Margaret E. Bell Greder. (1991). Belajar dan Membelajarkan. Terjemah Munadir.
Dalam M. E. Greder, Belajar dan Membelajarkan. Terjemah Munadir.
Jakarta: Rajawali.

Muhaimin. (2004). Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Dalam Muhaimin,
Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Muhammad Kemmal Hasan. (1989). Beberapa Dimensi Pendidikan Islam di Asia
Tenggara, dalam Taufik Abdullah dan Sharon Siddique. Tradisi dan
Kebangkitan Islam di Asia Tenggara. Dalam M. K. Hasan, Beberapa
Dimensi Pendidikan Islam di Asia Tenggara, dalam Taufik Abdullah dan
Sharon Siddique. Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara.
Jakarta: LP3ES.

Nurcholis Madjid. (1993). Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan: Pikiran-Pikiran
Madjid Muda. Dalam N. Madjid, Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan:
Pikiran-Pikiran Madjid Muda. Bandung: Mizan.

Nurcholish Madjid. (1987). dalam Budhy Munawar Rachman. Karya Lengkap
Nurcholish Madjid. Dalam N. Madjid, dalam Budhy Munawar Rachman.
Karya Lengkap Nurcholish Madjid. Bandung: PT. Mizan Pustaka.

Nurcholish Madjid. (1987). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Dalam N.
Madjid, Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan (hal. 23). Bandung: PT.
Mizan Pustaka.

Nurcholish Madjid. (1994). Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi dan
Visi Baru Islam Indonesia. Jakarta: Paramadina.
Nurcholish Madjid. (1996). Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan. Dalam N.

Madjid, Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan.

Nurcholish Madjid. (1997). Kaki Langit Peradaban Islam. Dalam N. Madjid, Kaki
Langit Peradaban Islam (hal. 16). Jakarta: Paramadina.

Nurcholish Madjid. (19997). Tradisi Islam, Peran dan Fungsinya dalam
Pembangunan di Indonesia. Dalam N. Madjid, Tradisi Islam, Peran dan
Fungsinya dalam Pembangunan di Indonesia (hal. 31). Jakarta:
Paramadina.

Nurcholish Madjid. (1998). Dialog Keterbukaan Artikulasi Nilai Islam Dalam
Wacana Sosial Politik Kontemporer, Jakarta: Paramadina, Cet. Ke 1

Nurcholish Madjid. (2002). Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid
Terhadap Pendidikan Islam Tradisional. Dalam N. Madjid, Modernisasi
Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam
Tradisional (hal. 31). Jakarta: Ciputat Press.

Nurcholish Madjid. (2005). Islam Doktrin dan Peradaban. Dalam N. Madjid,
Islam Doktrin dan Peradaban (hal. 114). Jakarta: PT. Dian Rakyat.

Nurcholish Madjid. (2005). Islam Doktrin dan Peradaban Sebuah Telaah Kritis
Tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderenan. Jakarta:
Paramadina.

748



749

Prosiding SENANTIAS: Seminar Nasional Hasil Penelitian dan PkM
Vol. 6 No. 2, Juni 2025

Nurcholish Madjid. (2008). Islam Doktrin dan Peradaban. Dalam N. Madjid,
Islam Doktrin dan Peradaban (hal. 446). Jakarta: Paramadina.

Nurcholish Madjid. (2013). Islam Kemodernan Dan Keindonesiaan. Dalam N.
Madjid, Islam Kemodernan Dan Keindonesiaan (hal. 207-208). Bandung:
Mizan.

Mahmud, 2011. Metode penelitian pendidikan, Bandung : Pustaka Setia.

Saifuddin Herlambang. (2018). Tafsir Pendidikan Cak Nur. Dalam S.
Herlambang, Tafsir Pendidikan Cak Nu (hal. 36-37). Kalimantan:
Ayunindya.

Saksono, Ign Gatut. (2008). Pendidikan yang Memerdekakan Siswa. Dalam I. G.
Saksono, Pendidikan yang Memerdekakan Siswa. Yogyakarta: Rumah
Yabinkas.

Sugiyono, 2015. Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif,
dan r&d. Bandung: Alfabeta.

Sulbi Sangiang. (2021). Agama & Politik dalam pandangan Cak Nur. Dalam S.
Sangiang, Agama & Politik dalam pandangan Cak Nur (hal. 52-53).
Sumenep: Yasda Pustaka.

Tasman Hamami. (2003). “Membangun Visi Baru Pendidikan Agma Islam”,
dalam Jurnal Ilmu Pendiddikan Islam. Dalam T. Hamami, “Membangun
Visi Baru Pendidikan Agma Islam”, dalam Jurnal Ilmu Pendiddikan
Islam.

Undang-Undang No. 20 tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional. (2003).
Dalam Undang-Undang No. 20 tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Yogyakarta: Media Wacana.

Virdika Rizky Utama. (2019). Menjerat Gus Dur. Dalam V. R. Utama, Menjerat
Gus Dur (hal. 173). Jakarta: PT. Nurmedia Digital Indonesia.

Yasmadi. (2002). Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap
Pendidikan Islam Tradisional. Dalam Yasmadi, Modernisasi Pesantren:
Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam Tradisional (hal.
30). Jakarta: Ciputat Press.

Yasmadi. (2002). Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap
Pendidikan Islam Tradisional. Dalam Yasmadi, Modernisasi Pesantren:
Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam Tradisional. (hal.
140-144). Jakarta: Ciputat Press.

Zuly Qodir. (2010). Islam Liberal “varian-varian Liberalisme di Indonesia 1991-
2002”. Dalam Z. Qodir, Islam Liberal “varian-varian Liberalisme di
Indonesia 1991-2002”. Yogyakarta: LKIS.



