
 

38 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

Program Studi Manajemen Pendidikan Islam 

Fakultas Agama Islam Universitas Pamulang 

Vol 4 Nomor 1, Juli 2025 
      

 

Integrasi Ayat-Ayat Al-Qur’an 

Dalam Menyusun Metode Pembelajaran Yang Humanis dan Efektif 

(Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia) 

 
Selvy Yuspitasari 

Universitas Pamulang, Indonesia 

dosen02863@unpam.ac.id 

 

Info Artikel Abstract 

 
Keywords: 
Integration of the Qur'an, 
learning methods, humanist 
education, Islamic boarding 
schools, vocational schools 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kata Kunci: 
Integrasi Al-Qur’an, metode 
pembelajaran, pendidikan 
humanis, Pondok Pesantren, 
SMK 

 

This study aims to analyze the integration of Quranic verses into the development of 
humanistic and effective learning methods at the Nurul Hidayah Islamic Boarding 
School-SMK Bina Azkia. The background of this research is based on the need to 
develop a learning process that is not only oriented towards academic achievement but 
also towards the formation of noble character in students. Modern Islamic education 
faces the challenge of authentically integrating spiritual and humanitarian values to 
produce competent graduates in the global era. The research method used is a 
descriptive qualitative study with a case study approach. Data were collected through 
observation, in-depth interviews with teachers and Islamic boarding school leaders, and 
curriculum documentation and lesson plans (RPP). The results show that the 
integration of Quranic values is carried out through the application of dialogue-based 
learning methods (hiwār), stories (qiṣaṣ), and parables (amthāl) as mandated in QS. 
An-Nahl: 125. This approach has proven effective in creating a dialogic, innovative, and 
enjoyable learning atmosphere. Furthermore, the integration of Quranic values also 
encourages the strengthening of compassion, tolerance, and justice, which are 
essential foundations for character education. Therefore, the integration of Quranic 
verses into the learning methods at the Nurul Hidayah Islamic Boarding School-Bina 
Azkia Vocational School serves not only as an alternative but also as a methodological 
foundation for realizing a humanistic and effective education. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam 
penyusunan metode pembelajaran yang humanis dan efektif di Pondok Pesantren 
Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia. Latar belakang penelitian ini didasari oleh kebutuhan 
untuk mengembangkan proses pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada 
pencapaian akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter peserta didik yang 
berakhlak mulia. Pendidikan Islam modern menghadapi tantangan untuk memadukan 
nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan secara autentik agar mampu menghasilkan lulusan 
yang kompeten di era global. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kualitatif 
deskriptif dengan pendekatan studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi, 
wawancara mendalam dengan guru dan pimpinan pesantren, serta dokumentasi 
kurikulum dan RPP (Rencana Pelaksanaan Pembelajaran). Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dilakukan melalui penerapan metode 
pembelajaran berbasis dialog (hiwār), kisah (qiṣaṣ) dan perumpamaan (amthāl) 
sebagaimana diamanahkan dalam QS. An-Nahl:125. Pendekatan ini terbukti efektif 
dalam menciptakan suasana belajar yang dialogis, inovatif, dan menyenangkan. 

Lebih lanjut, integrasi nilai-nilai Al-Qur’an ini juga mendorong penguatan nilai 
kasih sayang, toleransi, dan keadilan, yang menjadi fondasi penting dalam pendidikan 
karakter. Dengan demikian, integrasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam metode pembelajaran 
di Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia bukan hanya menjadi alternatif, 
tetapi juga fondasi metodologis untuk mewujudkan pendidikan yang humanis dan 
efektif. 

 
 

mailto:dosen02863@unpam.ac.id


 

39 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam modern menghadapi tantangan yang semakin kompleks, terutama 

dalam mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan secara autentik ke dalam 

proses pembelajarannya. Hal ini berangkat dari kesadaran bahwa pendidikan bukan 

sekadar proses transfer pengetahuan, tetapi juga transformasi kepribadian menuju insan 

kamil (manusia paripurna), yang mencakup dimensi spiritual, moral, intelektual dan sosial 

(Saputra, 2022; Muhtadi, 2021). Sebagaimana ditegaskan oleh Nata (2019:15), 

“Pendidikan Islam yang ideal adalah pendidikan yang dapat memadukan dimensi kognitif, 

afektif dan psikomotorik secara harmonis, sehingga melahirkan manusia yang beriman, 

berakhlak mulia dan memiliki keterampilan hidup.” Pernyataan ini menunjukkan 

pentingnya keseimbangan antara nilai-nilai spiritual (yang bersumber dari Al-Qur’an) 

dengan keterampilan praktis yang dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Di satu sisi, Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam menjadi sumber utama inspirasi 

pendidikan yang sarat dengan nilai-nilai moral, spiritual, dan humanis. Ayat-ayat seperti: 

قَبَاۤىِٕلَ لِتعََارَفوُْا ۚ  انُْثٰى وَجَعَلْنٰكُمْ شُعوُْبًا وَّ نْ ذكََرٍ وَّ  .…يٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ انَِّا خَلقَْنٰكُمْ م ِ

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan, lalu Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya 

kamu saling mengenal...” (QS. Al-Hujurat: 13) 

Menegaskan pentingnya penghargaan terhadap keberagaman dan nilai kemanusiaan. 

Ini sejalan dengan nilai-nilai universal pendidikan humanis yang menghargai martabat 

manusia dan mendorong peserta didik untuk menjadi pribadi yang toleran, menghargai 

perbedaan dan berkontribusi positif bagi masyarakat (Hidayat, 2023). 

Namun demikian, lembaga-lembaga pendidikan Islam seperti pondok pesantren dan 

sekolah menengah kejuruan (SMK) dihadapkan pada tantangan global yang menuntut 

lulusan yang tidak hanya religius, tetapi juga kompeten, adaptif dan mampu bersaing di era 

Revolusi Industri 4.0. SMK, misalnya, dirancang untuk mencetak tenaga kerja terampil 

yang siap menghadapi dunia kerja yang dinamis. Hal ini memerlukan pembelajaran 

berbasis kompetensi (competency-based learning) yang menekankan penguasaan 

keterampilan vokasional, teknologi, dan soft skills (Muhtadi, 2021). 



 

40 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

Di SMK Bina Azkia yang berada di bawah naungan Pondok Pesantren Nurul 

Hidayah, terdapat beberapa jurusan yang dirancang untuk menyiapkan peserta didik 

dengan keterampilan modern. Namun dalam praktiknya, integrasi nilai-nilai spiritual 

Qur’ani ke dalam pembelajaran vokasional seringkali bersifat formalitas belaka, terbatas 

pada mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) tanpa terinternalisasi secara utuh 

dalam mata pelajaran produktif.  

Kondisi ini mencerminkan adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang 

masih menjadi tantangan klasik di lembaga pendidikan Islam. Padahal, dalam pandangan 

Islam tidak ada pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum; keduanya merupakan satu 

kesatuan yang integral. Zuhairini et al. (2018) menegaskan bahwa “Pendidikan Islam harus 

mampu mengintegrasikan nilai-nilai Ilahiyah ke dalam semua aspek kurikulum, agar 

peserta didik menjadi manusia yang kaffah.” Selain itu, tantangan implementasi kurikulum 

juga tidak bisa diabaikan. Kurikulum Nasional (Kurikulum 2013 maupun Kurikulum 

Merdeka) menuntut penguatan kompetensi abad ke-21 seperti critical thinking, creativity, 

collaboration dan communication (4C). Nilai-nilai ini sejalan dengan ajaran Al-Qur’an 

tentang berpikir kritis, kreativitas dan kolaborasi, tetapi seringkali implementasinya masih 

terpisah-pisah.  

Hal ini menunjukkan perlunya penyusunan metode pembelajaran yang humanis dan 

efektif, yaitu metode yang dapat mengintegrasikan nilai-nilai Al-Qur’an secara kontekstual 

ke dalam pembelajaran kejuruan. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya menguasai 

keterampilan teknis, tetapi juga memiliki karakter mulia dan sensitivitas sosial sebagai 

insan kamil. 

Pendidikan yang humanis merupakan salah satu kebutuhan mendesak dalam konteks 

pendidikan Islam kontemporer, terutama ketika dihadapkan pada tantangan globalisasi dan 

revolusi industri 4.0 yang sering kali menempatkan manusia hanya sebagai objek produksi 

atau komoditas pasar. Perspektif Al-Qur’an menawarkan alternatif yang komprehensif 

dalam mendefinisikan pendidikan yang humanis, yaitu pendidikan yang memanusiakan 

manusia (insaniyyah) dalam arti sesungguhnya, bukan hanya sekadar transfer ilmu 

pengetahuan, tetapi juga transformasi nilai-nilai luhur kemanusiaan yang berakar dari 

ajaran Islam. 



 

41 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

Sebagaimana dijelaskan oleh Muhtadi (2021), pendidikan yang humanis dalam 

perspektif Al-Qur’an memposisikan manusia bukan sekadar penerima ilmu, tetapi sebagai 

subjek pembelajaran yang utuh dan bermartabat. Al-Qur’an memandang aktivitas belajar 

(ṭalab al-ʿilmi) bukan hanya sebagai aktivitas intelektual semata, tetapi juga sebagai ibadah 

yang memiliki dimensi spiritual, yakni mencari ridha Allah, serta bertujuan untuk 

mengembangkan ilmu yang bermanfaat bagi kehidupan manusia dan lingkungannya. Hal 

ini ditegaskan dalam firman Allah SWT: 

 هَلْ يسَْتوَِى الَّذِيْنَ يعَْلمَُوْنَ وَالَّذِيْنَ لََ يعَْلمَُوْنَ ۗ انَِّمَا يَتذَكََّرُ اوُلوُا الََْلْبَابِ ࣖ قلُْ  …

“Katakanlah: ‘Apakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang 

yang tidak mengetahui?’ Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat menerima 

pelajaran.” (QS. Az-Zumar: 9) 

Ayat ini menegaskan keunggulan orang yang berilmu, tetapi pada saat yang sama 

menekankan bahwa ilmu itu harus diiringi dengan sikap ketakwaan dan kesadaran akan 

kemanusiaan. Dengan demikian, pendidikan bukan hanya sekadar proses penguasaan ilmu, 

tetapi juga proses pembentukan manusia yang berakhlak mulia dan sadar akan tanggung 

jawab sosialnya. 

Konsep ini sejalan dengan gagasan metode pembelajaran humanis-religius 

sebagaimana diuraikan oleh Jauhar (2021) yang menyatakan bahwa metode pembelajaran 

dalam perspektif Islam harus berlandaskan pada nilai-nilai Al-Qur’an agar mampu 

menciptakan suasana belajar yang kondusif, menghargai martabat peserta didik dan 

memberdayakan potensinya secara optimal. Dalam hal ini, metode pembelajaran tidak 

hanya berfungsi untuk menyampaikan materi, tetapi juga sebagai media untuk 

menanamkan nilai-nilai spiritual, etika dan kemanusiaan. Seperti yang dikatakan Jauhar 

(2021:57): “Metode pembelajaran yang humanis-religius harus mampu menghubungkan 

materi ajar dengan nilai-nilai Qur’ani secara kontekstual, agar peserta didik merasa 

dihargai dan mampu menemukan makna dalam setiap proses pembelajaran.” 

Dengan demikian, metode pembelajaran yang humanis dalam perspektif Al-Qur’an 

mengandung dua dimensi penting: pertama, dimensi spiritual yang memotivasi peserta 

didik untuk mencari ilmu demi ridha Allah, serta kedua, dimensi humanistik yang 

menempatkan peserta didik sebagai subjek yang aktif, kreatif dan kritis dalam proses 



 

42 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

belajar. Implementasi metode seperti ini diharapkan dapat menciptakan suasana belajar 

yang harmonis, penuh makna dan relevan dengan kebutuhan zaman, tanpa mengorbankan 

nilai-nilai luhur ajaran Islam. 

Dalam konteks pendidikan formal di Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina 

Azkia, integrasi ayat-ayat Al-Qur’an bukan sekadar menjadi salah satu alternatif 

pendekatan pedagogis, melainkan telah menjadi fondasi metodologis yang mendasari 

keseluruhan proses pembelajaran. Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam pembelajaran di 

pondok pesantren dan sekolah kejuruan ini diyakini sebagai upaya strategis untuk 

menciptakan suasana belajar yang tidak hanya efektif dalam meningkatkan kompetensi 

akademik dan vokasional, tetapi juga menumbuhkan karakter islami yang kokoh. 

Pendekatan ini didorong oleh kesadaran bahwa pendidikan bukanlah proses yang 

steril dari nilai-nilai, melainkan sebuah arena yang sarat dengan dimensi moral dan spiritual 

yang berpengaruh besar terhadap keberhasilan pembentukan insan kamil (manusia 

seutuhnya). Hal ini sejalan dengan pandangan Mulyadi (2018) yang menegaskan bahwa 

integrasi teori belajar Barat dengan nilai-nilai Islam dapat meningkatkan kualitas 

pengalaman belajar peserta didik secara signifikan. Dalam penelitiannya, Mulyadi (2018) 

menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis integrasi nilai-nilai Qur’ani dengan teori-teori 

modern, seperti konstruktivisme dan humanisme, mampu menyeimbangkan aspek kognitif 

dan afektif peserta didik sehingga proses belajar menjadi lebih bermakna. 

Selain itu, Zainuddin (2021) juga menemukan bahwa integrasi nilai-nilai Islam ke 

dalam teori pembelajaran modern dapat memperkuat kualitas karakter peserta didik. 

Menurut Zainuddin, “Integrasi nilai-nilai Qur’ani dalam teori belajar modern berperan 

penting dalam menanamkan nilai moral, tanggung jawab dan empati yang tinggi terhadap 

sesama” (Zainuddin, 2021: 142). Temuan ini menegaskan bahwa pembelajaran yang hanya 

mengandalkan pendekatan Barat yang bersifat mekanistik cenderung mengabaikan nilai-

nilai spiritual yang menjadi ciri khas pendidikan Islam. Oleh karena itu, integrasi ayat-ayat 

Al-Qur’an ke dalam setiap aspek pembelajaran menjadi keniscayaan untuk mewujudkan 

pendidikan yang humanis dan efektif. 

Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia, sebagai lembaga yang 

memadukan tradisi pesantren dengan sistem pendidikan formal modern (SMK), memiliki 



 

43 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

tantangan dan peluang tersendiri dalam implementasi pendekatan integratif ini. Dengan 

beragamnya mata pelajaran, mulai dari mata pelajaran agama hingga produktif kejuruan, 

proses pembelajaran di SMK Bina Azkia harus mampu menghadirkan integrasi nilai-nilai 

Al-Qur’an secara kontekstual dan relevan dengan kebutuhan peserta didik. Hal ini penting 

agar pembelajaran tidak hanya berorientasi pada pencapaian target kurikulum, tetapi juga 

berdampak pada pembentukan karakter peserta didik yang beriman, berakhlak dan 

memiliki keterampilan hidup yang mumpuni. 

Berbagai penelitian terdahulu telah mengidentifikasi sejumlah metode pembelajaran 

yang berakar dari nilai-nilai Al-Qur’an. Di antaranya adalah metode hiwār (dialog), qiṣaṣ 

(kisah) dan amthāl (perumpamaan), sebagaimana dijelaskan dalam QS. An-Nahl:125 yang 

berbunyi: 

عَنْ سَبيِْلِهٖ وَهوَُ هوَُ اعَْلَمُ بمَِنْ ضَلَّ    ادُعُْ اِلٰى سَبيِْلِ رَب كَِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ احَْسَنُۗ اِنَّ رَبَّكَ 

 اعَْلَمُ بِالْمُهْتدَِيْنَ 

“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran yang 

baik, dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhan-mu, Dialah 

yang lebih mengetahui siapa yang sesat dari jalan-Nya; dan Dialah yang lebih mengetahui 

orang-orang yang mendapat petunjuk.” (QS. An-Nahl:125). 

Ayat ini memberikan isyarat bahwa dalam mendidik, guru dituntut untuk 

menggunakan metode yang penuh hikmah (bijaksana), dengan nasihat yang baik, serta 

pendekatan dialogis yang santun dan argumentatif. Metode hiwār misalnya, membuka 

ruang bagi peserta didik untuk aktif terlibat dalam pembelajaran melalui dialog yang saling 

menghargai, sehingga suasana kelas menjadi lebih dinamis dan demokratis. Metode qiṣaṣ 

(kisah) mengajarkan nilai moral dan spiritual melalui cerita yang inspiratif, sedangkan 

metode amthāl (perumpamaan) mempermudah pemahaman konsep-konsep abstrak dengan 

analogi yang dekat dengan kehidupan peserta didik. Menurut Jauhar (2021), ketiga metode 

ini terbukti efektif menciptakan lingkungan belajar yang dialogis, inovatif, dan 

menyenangkan (ejournal.uinfasbengkulu.ac.id). 

Dengan demikian, integrasi metode-metode pembelajaran berbasis nilai-nilai Al-

Qur’an ini tidak hanya meningkatkan pemahaman materi ajar secara kognitif, tetapi juga 

memiliki kontribusi signifikan dalam pembentukan karakter peserta didik. Nilai-nilai 



 

44 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

seperti kasih sayang, toleransi dan keadilan yang tercermin dalam ayat-ayat Al-Qur’an 

dapat diinternalisasi melalui metode ini, sehingga peserta didik tidak hanya cerdas secara 

intelektual tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan empati sosial yang tinggi. 

Lebih jauh, dalam konteks pendidikan modern yang semakin kompleks dan sarat 

tantangan global, integrasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam metode pembelajaran berpotensi 

menjembatani kesenjangan antara kurikulum agama dan pengetahuan umum. Muhtadi 

(2021) menekankan pentingnya integrasi tersebut untuk menghasilkan pendidikan yang 

holistik dan berimbang. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya menjadi unggul secara 

akademis, tetapi juga memiliki keunggulan moral dan spiritual yang menjadi bekal penting 

menghadapi era digitalisasi dan globalisasi yang penuh dengan tantangan nilai dan 

perubahan sosial. “Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam pembelajaran memungkinkan 

terciptanya pendidikan yang utuh: ilmu dan iman, akal dan ruh, teori dan tindakan berjalan 

seiring. Konsep holistik inilah yang menjadi inti dari pendidikan Islam yang ideal.” 

(Muhtadi, 2021: 67). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak boleh terjebak 

dalam dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Pendidikan yang humanis dan efektif 

justru lahir dari sinergi antara nilai-nilai spiritual dengan pengembangan kognitif yang 

relevan dengan kebutuhan zaman. 

Dengan latar belakang ini, penelitian ini diarahkan untuk menganalisis secara 

mendalam bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an diintegrasikan dalam desain metode 

pembelajaran yang humanis dan efektif di lingkungan Pondok Pesantren Nurul Hidayah-

SMK Bina Azkia. Fokus pada studi kasus ini diharapkan dapat memberikan model konkret 

penerapan teori-teori pendidikan Islam dalam konteks lembaga modern yang 

mengutamakan pengembangan potensi peserta didik secara utuh. Penelitian ini juga 

diharapkan mampu memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan kurikulum yang 

relevan dengan tuntutan global namun tetap berakar kuat pada nilai-nilai Al-Qur’an, 

sehingga menjadi referensi bagi lembaga pendidikan Islam lainnya dalam 

mengimplementasikan metode pembelajaran yang humanis dan bernilai tinggi. 

METODE PELAKSANAAN KEGIATAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi 

kasus yang berfokus pada Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia. Data 



 

45 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

dikumpulkan melalui observasi langsung terhadap kegiatan belajar-mengajar, wawancara 

mendalam dengan guru dan pimpinan pesantren, serta dokumentasi kurikulum, Rencana 

Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) dan bahan ajar yang digunakan. Teknik analisis data 

dilakukan secara induktif melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an 

diintegrasikan ke dalam metode pembelajaran yang humanis dan efektif sehingga dapat 

menciptakan proses pendidikan yang seimbang antara aspek kognitif, afektif dan spiritual. 

HASIL KEGIATAN DAN PEMBAHASAN 

1. HASIL PENELITIAN 

Pada integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam pendidikan Islam yang berorientasi 

pada pembentukan insan kamil (manusia seutuhnya), terdapat pandangan mendasar 

bahwa manusia bukan hanya makhluk biologis atau sekadar objek didik yang pasif, 

melainkan makhluk multidimensional yang memiliki potensi akal, hati dan jasmani 

yang harus dikembangkan secara seimbang. Pendidikan Islam menegaskan bahwa 

setiap manusia diciptakan oleh Allah dengan fitrah, yakni kecenderungan alami untuk 

mengenal dan tunduk kepada kebenaran serta mengembangkan potensi dirinya (QS. Ar-

Rum:30): 

ِ الَّتِيْ فطََرَ النَّاسَ عَليَْهَاۗ  يْنِ حَنيِْفًاۗ فطِْرَتَ اللّٰه  .…فَاقَِمْ وَجْهَكَ لِلد ِ

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah 

atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut (fitrah) itu...” 

Muhaimin (2017:45) dalam Paradigma Pendidikan Islam menguraikan bahwa 

proses pendidikan yang benar dalam perspektif Islam harus mampu memfasilitasi 

pengembangan potensi manusia dalam tiga aspek utama: jasmani (untuk memenuhi 

kebutuhan fisik dan keterampilan praktis), akal (untuk pengembangan intelektual dan 

logika) dan ruhani (untuk penguatan iman, akhlak, dan spiritualitas). Ketiga dimensi ini 

merupakan satu kesatuan yang utuh dalam pembentukan pribadi yang paripurna (insan 

kamil). Konsep ini juga tercermin dalam firman Allah SWT dalam QS. Al-Baqarah:30, 

yang menyatakan: 

ىِٕكَةِ انِ ِيْ جَاعِلٌ فىِ الََْرْضِ خَلِيْفَةً ۗ 
ۤ
 …وَاِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلٰ

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: Sesungguhnya Aku 



 

46 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi…” 

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia memiliki peran penting sebagai khalifah 

Allah yang bertanggung jawab dalam memakmurkan dan menjaga kehidupan di dunia. 

Peran ini hanya dapat dijalankan dengan baik jika pendidikan memfasilitasi seluruh 

dimensi manusia: akal, jasmani dan ruhani. 

Menurut Jauhar (2021:63), metode hiwār (dialog) sangat relevan dalam proses 

pembelajaran karena dapat menumbuhkan keterlibatan aktif peserta didik dalam diskusi 

dan argumentasi yang sehat. Al-Qur’an banyak menggunakan bentuk dialog untuk 

memperjelas ajaran dan nilai, seperti dalam QS. Al-Baqarah:258 ketika Nabi Ibrahim 

a.s. berdialog dengan Raja Namrud: 

 …الََمْ ترََ اِلَى الَّذِيْ حَاۤجَّ ابِْرٰهٖمَ فيِْ رَب ِهٰٖٓ 

“Tidakkah engkau perhatikan orang yang mendebat Ibrahim tentang 

Tuhannya…” 

Dialog semacam ini mengajarkan pentingnya proses berpikir kritis, toleransi 

dalam berdiskusi dan menghargai pendapat orang lain. Metode qiṣaṣ (kisah) juga 

menjadi metode yang efektif dalam pembelajaran, di mana Al-Qur’an menggunakan 

banyak kisah untuk menyampaikan nilai moral dan spiritual. Sebagaimana dijelaskan 

Muhtadi (2021:88), penerapan metode hiwār, qiṣaṣ, dan amthāl dalam proses 

pembelajaran tidak hanya memperkaya pengalaman belajar peserta didik, tetapi juga 

membangun suasana belajar yang lebih hidup, dialogis dan kontekstual. Dengan 

demikian, integrasi ketiga metode ini merupakan salah satu strategi efektif untuk 

menciptakan pembelajaran yang bermakna, memadukan aspek kognitif, afektif dan 

psikomotorik, serta membentuk kepribadian peserta didik yang sesuai dengan nilai-nilai 

Al-Qur’an. 

Selain itu, teori konstruktivisme menjadi salah satu pilar penting dalam 

mendukung integrasi metode pembelajaran berbasis Al-Qur’an ini. Teori ini 

menegaskan bahwa peserta didik bukan sekadar objek pasif yang menerima 

pengetahuan, melainkan subjek aktif yang membangun sendiri pemahamannya melalui 

pengalaman belajar yang bermakna. Jean Piaget menekankan bahwa belajar adalah 

proses aktif yang melibatkan interaksi antara pengalaman baru dengan struktur kognitif 



 

47 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

yang sudah dimiliki peserta didik, sehingga tercipta skema pengetahuan yang semakin 

kompleks seiring perkembangan usia dan pengalaman belajar mereka. 

Lebih lanjut, Lev Vygotsky menyoroti pentingnya interaksi sosial sebagai bagian 

dari proses belajar. Dalam konteks ini, pembelajaran tidak hanya terjadi secara 

individual, tetapi juga melalui diskusi, dialog dan kolaborasi antara peserta didik dengan 

guru atau teman sejawat. Guru berperan sebagai fasilitator yang membantu peserta didik 

mengaitkan konsep-konsep baru dengan pengalaman mereka sendiri. Pendekatan ini 

sangat relevan dengan metode hiwār dalam Al-Qur’an yang mengutamakan diskusi dan 

pertanyaan untuk memahami ilmu secara mendalam.  

Selain konstruktivisme, teori humanistik juga memiliki relevansi yang penting 

dalam mendukung integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam metode pembelajaran. Carl 

Rogers mengemukakan bahwa pendidikan humanistik berfokus pada pengembangan 

potensi diri peserta didik secara optimal, dengan menghargai martabat, kebebasan, dan 

otonomi individu. Pendidikan yang humanis memberikan ruang bagi peserta didik untuk 

mengekspresikan diri, mengembangkan kreativitas, dan belajar dengan kesadaran 

penuh, sehingga tujuan belajar bukan hanya pada aspek kognitif, tetapi juga afektif dan 

psikomotorik. Konsep ini sejalan dengan nilai-nilai Qur’ani yang mengajarkan 

pentingnya menghargai kebebasan berpikir, toleransi dan kasih sayang.  

Dalam konteks pendidikan Islam modern, teori pembelajaran Islami menekankan 

bahwa pendidikan tidak hanya bersifat transfer of knowledge, tetapi juga transformation 

of values. Pendidikan Islam harus memadukan aspek kognitif (pengetahuan), afektif 

(nilai dan sikap) dan psikomotorik (keterampilan) peserta didik agar tercapai 

keseimbangan antara ilmu dan amal. Hal ini selaras dengan firman Allah dalam QS. Al-

Jumu’ah:2: 

نْهُمْ يَتْلوُْا عَليَْهِمْ اٰيٰتِهٖ  نَ رَسُوْلًَ م ِ ي ٖ يْهِمْ وَيعَُل ِمُهُمُ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةهوَُ الَّذِيْ بعَثََ فِى الَْمُ ِ  …وَيزَُك ِ

“Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf seorang Rasul di antara 

mereka, yang membacakan yat-ayat-Nya kepada mereka, mensucikan mereka dan 

mengajarkan mereka Kitab dan Hikmah…” 

Ayat ini menjelaskan bahwa pendidikan dalam Islam mengintegrasikan 

pembelajaran kognitif (mengajarkan kitab), pembinaan moral-spiritual (mensucikan 



 

48 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

jiwa) dan kebijaksanaan praktis (hikmah). Dengan demikian, nilai-nilai Al-Qur’an 

menjadi fondasi metodologis yang kokoh untuk mendesain metode pembelajaran agar 

pendidikan berjalan secara holistik: mengedepankan dialog (hiwār), kisah (qiṣaṣ), 

perumpamaan (amthāl), kebebasan berpikir, nilai-nilai kemanusiaan dan keseimbangan 

antara ilmu dan amal demi mewujudkan insan kamil. 

2. PEMBAHASAN 

a. Implementasi Ayat-Ayat Al-Qur’an Dalam Metode Pembelajaran 

Implementasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam metode pembelajaran bukan hanya 

sekadar menempatkan ayat-ayat suci sebagai hiasan retoris dalam proses belajar-

mengajar, melainkan menjadi pedoman metodologis yang menjiwai seluruh proses 

pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam modern, ayat-ayat Al-Qur’an memiliki 

posisi sentral sebagai rujukan normatif sekaligus inspirasi pedagogis dalam membangun 

proses pembelajaran yang humanis, efektif dan relevan dengan perkembangan zaman. 

Sebagaimana dinyatakan oleh al-Attas (1979: 15) dalam Islam and Secularism, Al-

Qur’an tidak hanya sebagai “kitab suci untuk dibaca secara ritual,” tetapi juga “sebagai 

sumber ilmu pengetahuan dan nilai-nilai kehidupan yang menjadi dasar pembentukan 

karakter manusia secara utuh.” Oleh karena itu, pendidikan Islam yang memadukan 

nilai-nilai Qur’ani dengan teori-teori pendidikan modern akan lebih mampu 

mengembangkan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik peserta didik secara 

seimbang. 

Dalam implementasinya, guru dapat mengintegrasikan ayat-ayat Al-Qur’an ke 

dalam metode pembelajaran melalui tiga pendekatan utama, yaitu: metode hiwār 

(dialog), qiṣaṣ (kisah), dan amthāl (perumpamaan), sebagaimana termaktub dalam QS. 

An-Nahl:125 yang berbunyi: “Serulah (manusia) ke jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan 

pelajaran yang baik, dan bantahlah mereka dengan cara yang baik.” Ayat ini menjadi 

landasan bagi guru untuk menerapkan metode pembelajaran yang dialogis, persuasif dan 

edukatif, sehingga proses belajar mengajar menjadi lebih partisipatif dan bermakna. 

Menurut Jauhar (2021: 63), metode hiwār sangat efektif dalam membangun komunikasi 

yang hangat antara guru dan peserta didik. Diskusi yang terbuka memungkinkan peserta 



 

49 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

didik untuk menyampaikan pendapat dan mengajukan pertanyaan secara aktif, sehingga 

pemahaman mereka terhadap materi semakin mendalam. 

Selain itu, metode qiṣaṣ dapat digunakan untuk menanamkan nilai moral dan 

spiritual melalui kisah-kisah inspiratif yang relevan dengan kehidupan peserta didik. 

Seperti diungkapkan oleh Muhtadi (2021: 88), kisah-kisah dalam Al-Qur’an tidak hanya 

menghadirkan hiburan, tetapi juga mengandung pelajaran moral yang sangat kuat dan 

kontekstual. Sebagai contoh, kisah Nabi Yusuf a.s. dalam QS. Yusuf:111 

menyampaikan nilai kesabaran, kejujuran dan keteguhan iman, yang dapat menjadi 

teladan bagi peserta didik. 

Metode amthāl (perumpamaan) juga sangat efektif untuk menjelaskan konsep-

konsep abstrak secara konkret. QS. Ibrahim:24-25 memberikan contoh perumpamaan 

iman yang kokoh bagaikan pohon yang akarnya menghunjam kuat ke dalam tanah dan 

cabangnya menjulang ke langit. Pesan ini mengajarkan pentingnya iman yang kuat 

sebagai fondasi kehidupan. Dengan perumpamaan tersebut, guru dapat membantu 

peserta didik memahami nilai-nilai Qur’ani secara lebih aplikatif dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Lebih jauh, integrasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam metode pembelajaran juga dapat 

mendorong terciptanya suasana belajar yang lebih humanis. Menurut Carl Rogers 

(1969: 105) dalam Freedom to Learn, suasana pembelajaran yang humanistik 

menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam proses belajar yang menghargai 

kebebasan berpikir, ekspresi diri, dan rasa ingin tahu. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai 

Qur’ani yang menekankan pentingnya penghargaan terhadap martabat manusia (QS. Al-

Isra’:70), kebebasan berpikir (QS. Al-Baqarah:256) dan pentingnya kasih sayang dalam 

interaksi belajar (QS. Ali Imran:159). 

Implementasi Metode Hiwār, Qiṣaṣ, dan Amthāl dalam Pembelajaran Berbasis 

Al-Qur’an: pertama, metode hiwār (dialog) yang berakar dari QS. An-Nahl:125 

menjadi salah satu bentuk implementasi yang paling relevan dalam proses pembelajaran 

Islam yang humanis. Allah SWT berfirman: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu 

dengan hikmah dan pelajaran yang baik, dan bantahlah mereka dengan cara yang 

baik.”(QS. An-Nahl:125). Ayat ini menegaskan pentingnya pendekatan dialogis yang 



 

50 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

santun, bijaksana, dan penuh hikmah dalam proses pembelajaran. Dalam konteks ini, 

metode hiwār bukan hanya mengandalkan ceramah satu arah, melainkan membuka 

ruang bagi peserta didik untuk berinteraksi, bertanya, dan mengemukakan pendapat 

secara kritis. 

Menurut Muhtadi (2021: 88), “Metode hiwār dalam pembelajaran Islam 

mengajarkan bahwa guru bukan satu-satunya sumber pengetahuan, tetapi fasilitator 

yang memfasilitasi diskusi dan tanya jawab agar peserta didik dapat menemukan sendiri 

makna pengetahuan.” Dengan demikian, metode ini mampu menciptakan suasana 

belajar yang partisipatif, interaktif dan memotivasi peserta didik untuk berpikir kritis. 

Hal ini selaras dengan teori konstruktivisme Piaget dan Vygotsky, yang menekankan 

bahwa pengetahuan dibangun melalui interaksi aktif dengan lingkungan belajar 

(Vygotsky, 1978: 86). 

Kedua, metode qiṣaṣ (kisah) menjadi pilar penting dalam implementasi nilai Al-

Qur’an di ruang kelas. QS. Yusuf:111 menyebutkan: “Sesungguhnya pada kisah-kisah 

mereka itu terdapat pelajaran bagi orang-orang yang berakal.” (QS. Yusuf:111). Ayat ini 

memberikan legitimasi bahwa kisah-kisah dalam Al-Qur’an mengandung nilai-nilai 

moral dan spiritual yang sangat relevan dengan kehidupan peserta didik. Melalui kisah 

para nabi dan umat terdahulu, guru dapat mentransformasikan nilai-nilai kejujuran, 

kesabaran, keikhlasan, serta perjuangan dalam menghadapi ujian hidup. Sebagaimana 

dinyatakan oleh Jauhar (2021: 64), “Metode kisah efektif untuk menyampaikan nilai-

nilai keteladanan dan hikmah yang dapat menginspirasi peserta didik agar 

menginternalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari.” Dengan demikian, 

metode ini tidak hanya memperkaya aspek kognitif, tetapi juga menguatkan karakter 

dan spiritualitas peserta didik. 

Ketiga, metode amthāl (perumpamaan) sebagaimana tertuang dalam QS. 

Ibrahim:24 memiliki peran penting dalam membantu peserta didik memahami konsep-

konsep abstrak secara konkret. Allah SWT berfirman: “Tidakkah kamu perhatikan 

bagaimana Allah membuat perumpamaan kalimat yang baik seperti pohon yang baik, 

akarnya teguh dan cabangnya (menjulang) ke langit.” (QS. Ibrahim:24). Ayat ini 

memberikan gambaran bagaimana nilai-nilai kebaikan dapat dijelaskan dengan cara 



 

51 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

yang sederhana namun penuh makna melalui simbol-simbol yang akrab dengan 

kehidupan sehari-hari. Ibn Katsir (2000: 287) menafsirkan ayat ini sebagai bentuk 

metode pendidikan yang menggabungkan pemahaman konseptual dengan contoh 

aplikatif sehingga peserta didik lebih mudah memahami ajaran agama. Pendekatan 

amthāl ini juga relevan dengan teori belajar modern yang menekankan pentingnya 

pembelajaran kontekstual (contextual teaching and learning), di mana materi ajar 

dikaitkan dengan pengalaman nyata peserta didik agar lebih bermakna (Muhaimin, 

2017: 52). Dengan menggunakan perumpamaan yang konkret, guru dapat menjelaskan 

nilai keimanan, kejujuran, keteguhan, dan kesabaran dalam bentuk analogi yang dekat 

dengan kehidupan sehari-hari peserta didik. 

Selain metode hiwār (dialog), qiṣaṣ (kisah), dan amthāl (perumpamaan), 

implementasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam metode pembelajaran juga mencakup 

penggunaan mau‘izhah hasanah atau nasihat yang baik. Pendekatan mau‘izhah 

hasanah ini selaras dengan konsep pendidikan humanistik yang menekankan 

penghargaan terhadap peserta didik sebagai individu yang unik dan berharga. Carl 

Rogers (1969: 105) dalam Freedom to Learn menyatakan: “The only person who is 

educated is the one who has learned how to learn and change.” Pernyataan ini 

menegaskan pentingnya memberikan kebebasan berpikir kepada peserta didik agar 

mereka dapat belajar secara mandiri, berpikir kritis, dan mampu melakukan perubahan 

positif. Dengan demikian, metode mau‘izhah hasanah tidak hanya memberikan arahan 

moral, tetapi juga mengasah kemampuan peserta didik untuk berkembang sesuai potensi 

mereka. 

Dalam konteks Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia, 

implementasi ayat-ayat Al-Qur’an ini tidak hanya diajarkan secara teoritis di kelas, 

tetapi juga dipraktikkan dalam berbagai aktivitas pembelajaran. Misalnya, dalam 

kegiatan diskusi kelas, guru menerapkan prinsip dialogis dengan mengedepankan 

hikmah, toleransi, dan penghargaan terhadap pendapat peserta didik. Pada kegiatan 

tadarus Al-Qur’an, nilai-nilai Al-Qur’an ditanamkan secara langsung melalui 

pembacaan, pemahaman makna, dan diskusi aplikatif yang relevan dengan kehidupan 

sehari-hari. Selain itu, nilai-nilai keislaman seperti kejujuran, empati, dan tanggung 



 

52 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

jawab diinternalisasikan melalui pembiasaan sikap sehari-hari, seperti saling 

menghormati, disiplin, dan kerjasama dalam kegiatan pondok. 

Muhaimin (2017: 52) dalam bukunya Paradigma Pendidikan Islam juga 

menegaskan pentingnya pendidikan Islam yang mengintegrasikan aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotorik secara seimbang. Ia mengatakan: “Pendidikan Islam harus 

berupaya mengembangkan potensi manusia secara utuh, yang mencakup akal, hati dan 

amal, agar tercapai keseimbangan dalam kehidupan dunia dan akhirat.” Hal ini menjadi 

bukti bahwa implementasi ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya bertujuan mentransfer 

pengetahuan agama semata, tetapi juga mentransformasikan nilai-nilai Qur’ani ke 

dalam sikap dan perilaku peserta didik. Dengan demikian, peserta didik diharapkan 

menjadi insan kamil, manusia yang cerdas secara intelektual, berakhlak mulia dan 

memiliki keseimbangan dalam menjalani kehidupan di era modern yang penuh 

tantangan. 

Dengan demikian, implementasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam metode 

pembelajaran merupakan langkah strategis dalam mewujudkan pendidikan yang 

humanis, efektif, dan relevan dengan kebutuhan generasi masa kini. Pendekatan ini tidak 

hanya memperkuat aspek kognitif peserta didik, tetapi juga membentuk karakter mereka 

sehingga mampu menghadapi tantangan global dengan berpegang pada nilai-nilai Al-

Qur’an. 

b. Integrasi Nilai Humanistik dan Spiritualitas 

Integrasi nilai humanistik dan spiritualitas dalam pendidikan merupakan salah 

satu pilar penting dalam menciptakan pembelajaran yang bermakna, utuh dan 

transformatif. Konsep ini berangkat dari kesadaran bahwa pendidikan bukan hanya 

untuk mengembangkan aspek kognitif semata, tetapi juga menumbuhkan nilai-nilai 

kemanusiaan (humanisasi) dan kesadaran spiritual peserta didik. Kedua dimensi ini 

harus berjalan seiring agar menghasilkan manusia yang seimbang dalam aspek 

intelektual, moral, dan spiritual, sebagaimana dicita-citakan dalam konsep insan kamil 

dalam Islam. 

Menurut Carl Rogers (1969: 105) dalam Freedom to Learn, pendidikan 

humanistik memprioritaskan penghargaan terhadap individu sebagai pribadi yang unik, 



 

53 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

kebebasan berpikir, dan aktualisasi diri secara optimal. Rogers menegaskan: “The only 

person who is educated is the one who has learned how to learn and change.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa esensi pendidikan terletak pada kemampuan peserta 

didik untuk belajar secara mandiri, kreatif, dan adaptif terhadap perubahan. Pandangan 

ini relevan dengan nilai-nilai Islam yang memuliakan manusia sebagai makhluk yang 

memiliki martabat tinggi dan potensi untuk berkembang. Islam, melalui ayat-ayat Al-

Qur’an, berulang kali menekankan pentingnya kebebasan berpikir dan penghormatan 

terhadap kemanusiaan. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, spiritualitas bukanlah aspek yang terpisah 

dari nilai-nilai humanistik, melainkan menjadi ruh (jiwa) yang menjiwai seluruh proses 

pendidikan. QS. Al-‘Alaq:1-5 menjadi ayat kunci yang menekankan pentingnya 

aktivitas membaca (iqra’) sebagai gerbang utama memperoleh ilmu yang bermakna. 

Allah SWT berfirman: "Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan." Ayat ini tidak hanya memotivasi literasi intelektual, tetapi juga 

memperkuat kesadaran spiritual bahwa ilmu pengetahuan adalah karunia Allah SWT 

yang harus dimanfaatkan untuk kebaikan. Dengan demikian, proses belajar harus selalu 

dikaitkan dengan nilai-nilai ketuhanan agar tidak terjebak pada aspek materialistis 

semata. 

Selain itu, QS. Az-Zumar:9 memberikan dimensi moral pada proses pendidikan: 

"Katakanlah: ‘Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang 

tidak mengetahui?’ Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat menerima 

pelajaran." Ayat ini menegaskan keterkaitan antara ilmu, kesadaran spiritual, dan 

tanggung jawab moral. Orang yang berilmu memiliki beban moral untuk menggunakan 

ilmunya secara benar dan bertanggung jawab. Ini menjadi pengingat bagi pendidik dan 

peserta didik bahwa proses belajar bukan sekadar transfer of knowledge, tetapi juga 

transformasi nilai-nilai spiritual dan etika. 

Lebih jauh, Muhaimin (2017: 52) dalam Paradigma Pendidikan Islam 

menjelaskan bahwa pendidikan Islam yang ideal harus memadukan aspek kognitif, 

afektif dan psikomotorik dengan nilai-nilai Qur’ani. Ia menegaskan: “Pendidikan Islam 

harus berupaya mengembangkan potensi manusia secara utuh, yang mencakup akal, 



 

54 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

hati, dan amal, agar tercapai keseimbangan dalam kehidupan dunia dan akhirat.” Hal ini 

menjadi pengingat bagi para pendidik bahwa setiap proses belajar harus menyentuh 

ranah intelektual, emosional, dan spiritual peserta didik. 

Dalam konteks Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia, integrasi nilai 

humanistik dan spiritualitas ini diwujudkan melalui berbagai aktivitas pembelajaran 

yang dialogis, kolaboratif dan berbasis nilai Qur’ani. Diskusi kelas yang menekankan 

penghargaan terhadap pendapat peserta didik mencerminkan nilai humanistik, 

sementara tadarus Al-Qur’an, doa bersama dan praktik nilai-nilai keislaman menjadi 

wujud implementasi nilai spiritualitas. Dengan demikian, proses pendidikan tidak hanya 

mencetak peserta didik yang cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kesadaran 

moral dan spiritual yang kokoh, sebagai bekal menghadapi tantangan zaman modern. 

Integrasi nilai humanistik dan spiritualitas ini menjadi fondasi penting dalam 

membangun generasi yang tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan, tetapi juga 

memiliki empati, kepedulian sosial, dan akhlak yang baik. Ini sejalan dengan cita-cita 

pendidikan Islam yang bertujuan melahirkan insan kamil, manusia paripurna yang 

bermanfaat bagi diri sendiri, masyarakat dan lingkungannya. 

Muhaimin (2017: 52) dalam Paradigma Pendidikan Islam menegaskan 

pentingnya keseimbangan dalam pendidikan Islam yang memadukan aspek kognitif, 

afektif dan psikomotorik dengan nilai-nilai Qur’ani. Ia menulis: “Pendidikan Islam 

harus berupaya mengembangkan potensi manusia secara utuh, yang mencakup akal, hati 

dan amal, agar tercapai keseimbangan dalam kehidupan dunia dan akhirat.” Pernyataan 

ini menegaskan bahwa pendidikan Islam ideal tidak hanya berorientasi pada penguasaan 

ilmu pengetahuan (kognitif), tetapi juga mengembangkan aspek emosional dan moral 

(afektif) serta keterampilan praktis (psikomotorik). Hal ini sejalan dengan prinsip 

integrasi nilai humanistik dan spiritualitas dalam proses pendidikan, di mana peserta 

didik diakui sebagai manusia yang utuh, bukan sekadar objek transfer ilmu. 

Integrasi nilai humanistik dalam pembelajaran di Pondok Pesantren Nurul 

Hidayah-SMK Bina Azkia tercermin dalam metode dialog (hiwār), diskusi kelas, dan 

pembelajaran kolaboratif yang menghargai kebebasan berpikir peserta didik. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Carl Rogers (1969: 105) dalam Freedom to Learn: “The 



 

55 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

only person who is educated is the one who has learned how to learn and change.” 

Ungkapan ini menggarisbawahi bahwa peserta didik perlu diberikan ruang untuk 

mengembangkan dirinya melalui proses belajar yang menghargai kebebasan berpikir 

dan keterlibatan aktif. 

Di sisi lain, nilai spiritualitas diimplementasikan melalui kegiatan tadarus Al-

Qur’an, doa bersama sebelum dan sesudah belajar, serta pembiasaan nilai-nilai akhlak 

dalam keseharian. Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya menjadi rutinitas, tetapi juga 

sebagai sarana internalisasi nilai-nilai ilahiah agar peserta didik memiliki kesadaran 

spiritual yang kuat. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam QS. Al-‘Alaq:1-5: 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan. Dia telah menciptakan 

manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Maha Pemurah, Yang 

mengajar (manusia) dengan perantaraan kalam. Dia mengajarkan kepada manusia apa 

yang tidak diketahuinya.” Ayat ini menekankan pentingnya literasi yang dilandasi 

kesadaran spiritual bahwa ilmu adalah anugerah dari Allah SWT. 

Dengan demikian, integrasi nilai humanistik dan spiritualitas tidak hanya menjadi 

jargon dalam pembelajaran, tetapi harus terimplementasi secara nyata dalam setiap 

tahap pendidikan, mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Pembelajaran 

yang memadukan keduanya diharapkan mampu menjawab tantangan era modern yang 

cenderung mengedepankan aspek materialistik dan mengabaikan nilai-nilai 

kemanusiaan serta spiritual. Pendidikan seperti ini tidak hanya menghasilkan peserta 

didik yang berprestasi, tetapi juga memiliki karakter mulia yang selaras dengan konsep 

insan kamil, manusia paripurna secara intelektual, moral dan spiritual (Muhaimin, 2017: 

45). 

c. Dampak Implementasi terhadap Pembentukan Karakter Peserta Didik 

Meskipun implementasi ayat-ayat Al-Qur’an memiliki dampak positif, terdapat 

beberapa tantangan yang perlu diantisipasi agar integrasi nilai Qur’ani berjalan efektif: 

1) Keterbatasan Pemahaman Guru 

Tidak semua guru memiliki kompetensi yang memadai dalam mentransformasikan 

nilai-nilai Qur’ani ke dalam metode pembelajaran yang kontekstual. Ini 

berdampak pada pemaknaan ayat-ayat yang masih bersifat normatif dan belum 



 

56 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

menyentuh aspek praktis kehidupan sehari-hari. 

2)  Kecenderungan Pembelajaran Tekstual 

Beberapa guru masih terjebak dalam pendekatan verbalisasi ayat-ayat tanpa 

memberikan ruang bagi peserta didik untuk mengaktualisasikannya dalam 

perilaku nyata. Padahal, pendidikan Islam sejatinya menekankan transformasi 

nilai, bukan hanya transfer ilmu. 

3) Kesenjangan Kurikulum dan Konteks Sosial 

Kurangnya keterhubungan antara kurikulum pondok pesantren dengan realitas sosial 

yang dihadapi peserta didik menjadi tantangan tersendiri. Implementasi ayat-

ayat Al-Qur’an perlu disesuaikan dengan konteks kehidupan modern agar tetap 

relevan dan aplikatif. 

Implementasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam pembelajaran tidak cukup hanya pada 

tahap kognitif, tetapi harus mencapai tahap afektif dan psikomotorik. Hal ini menuntut 

guru untuk menjadi model (uswah hasanah) bagi peserta didik dalam mengamalkan 

nilai-nilai Qur’ani. Ibn Katsir (2000: 287) menggarisbawahi bahwa metode pendidikan 

Al-Qur’an harus menggabungkan pemahaman konseptual dengan contoh aplikatif agar 

lebih mudah dipahami dan diamalkan. 

Oleh karena itu, integrasi ayat-ayat Al-Qur’an harus dilakukan secara holistik, 

mulai dari: Perencanaan pembelajaran yang memasukkan ayat-ayat Qur’an sesuai 

tema pelajaran; Pelaksanaan pembelajaran yang dialogis, inspiratif, dan kontekstual; 

Evaluasi pembelajaran yang tidak hanya menilai aspek kognitif, tetapi juga sikap dan 

perilaku (afektif dan psikomotorik). 

Implementasi ayat-ayat Al-Qur’an melalui metode hiwār, qiṣaṣ, amthāl dan 

mau‘izhah hasanah di Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia berdampak 

positif terhadap pembentukan karakter peserta didik, meskipun masih dihadapkan pada 

beberapa tantangan implementasi. Dengan optimalisasi kompetensi guru dan 

pengembangan kurikulum yang relevan, implementasi nilai Qur’ani diharapkan dapat 

membentuk insan kamil yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang 

secara moral dan spiritual. 



 

57 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

Implementasi metode pembelajaran yang berlandaskan ayat-ayat Al-Qur’an 

memberikan dampak yang mendalam terhadap pembentukan karakter peserta didik, 

terutama di Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia. Metode ini tidak hanya 

berfungsi sebagai transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai media transformasi nilai-

nilai Qur’ani ke dalam perilaku peserta didik sehari-hari. 

1) Metode Hiwār (Dialog) 

Metode hiwār yang berakar dari QS. An-Nahl:125 ( َِيَا أيَُّهَا النَّبِيُّ ادعُْ إِلَىٰ سَبيِلِ رَب ك

دِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أحَْسَنُ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَا ) mengajarkan pentingnya berdialog dengan 

santun dan penuh hikmah. Implementasi metode ini berdampak pada peningkatan: 

Kemampuan berpikir kritis, di mana peserta didik dilatih untuk mengemukakan 

pendapat dan argumentasi secara logis. Rasa saling menghargai, karena mereka 

diajarkan mendengarkan pendapat orang lain dengan penuh kesabaran. 

Keterampilan komunikasi, sehingga peserta didik mampu menyampaikan ide 

dengan baik, dan belajar menerima perbedaan dengan sikap toleran. 

Carl Rogers (1969: 105) dalam Freedom to Learn menegaskan: “The only 

person who is educated is the one who has learned how to learn and change.” 

Pernyataan ini relevan dengan metode hiwār yang mendorong peserta didik aktif 

berpartisipasi dalam pembelajaran dan terbuka terhadap perubahan. Guru tidak lagi 

menjadi satu-satunya sumber ilmu, tetapi fasilitator yang menciptakan ruang diskusi 

yang konstruktif. 

2) Metode Qiṣaṣ (Kisah) 

Metode qiṣaṣ yang merujuk pada QS. Yusuf:111 (  ُ ل ِ عِبْرَةٌ  قَصَصِهِمْ  ولِي  لقََدْ كَانَ فِي 

 berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai keteladanan. Melalui kisah (الْلَْبَابِ 

para nabi dan umat terdahulu, peserta didik mendapatkan: Teladan moral konkret 

seperti kejujuran Nabi Yusuf, kesabaran Nabi Ayub, dan keberanian Nabi Musa. 

Inspirasi untuk menginternalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Jauhar (2021: 64) menyatakan: “Metode kisah efektif untuk menyampaikan 

nilai-nilai keteladanan dan hikmah yang dapat menginspirasi peserta didik agar 

menginternalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari.” Dengan demikian, 

metode kisah tidak hanya menjadi sarana hiburan edukatif, tetapi juga alat 



 

58 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

transformasi nilai-nilai Qur’ani secara mendalam. 

3) Metode Amthāl (Perumpamaan) 

Metode amthāl yang diambil dari QS. Ibrahim:24 ( ُ مَثلًًَ كَلِمَةً  أَ  لَمْ ترََ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّّٰ

 membantu peserta didik memahami konsep abstrak dengan ilustrasi konkret. Ibn (طَي بَِةً 

Katsir (2000: 287) menjelaskan: “Perumpamaan dalam Al-Qur’an merupakan 

metode yang efektif untuk menggabungkan pemahaman konseptual dengan 

penerapan praktis dalam kehidupan sehari-hari.” Dengan metode ini, peserta didik 

mampu mengaitkan teori dengan realitas hidup, sehingga nilai-nilai Qur’ani menjadi 

lebih membumi dan mudah dipraktikkan. 

4) Metode Mau‘izhah Hasanah (Nasihat yang Baik) 

Metode mau‘izhah hasanah sebagaimana diajarkan dalam QS. An-Nahl:125 

mengajarkan pentingnya menyampaikan pelajaran dengan cara yang penuh hikmah, 

keteladanan, dan kasih sayang. Implementasi metode ini berdampak pada: 

Peningkatan kesadaran moral, di mana peserta didik merasa dihargai dan 

termotivasi untuk belajar. Perkembangan rasa percaya diri, karena mereka tidak 

hanya dinilai dari aspek kognitif, tetapi juga dihargai sebagai individu yang berharga. 

Muhaimin (2017: 52) dalam Paradigma Pendidikan Islam menegaskan: 

“Pendidikan Islam harus berupaya mengembangkan potensi manusia secara utuh, 

yang mencakup akal, hati, dan amal, agar tercapai keseimbangan dalam kehidupan 

dunia dan akhirat.” Dengan demikian, metode mau‘izhah hasanah membantu guru 

untuk menjadi teladan yang inspiratif, bukan sekadar pemberi materi. 

Dengan implementasi metode hiwār, qiṣaṣ, amthāl, dan mau‘izhah hasanah, 

proses pembelajaran di Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia tidak hanya 

mencerdaskan secara kognitif, tetapi juga membentuk karakter peserta didik yang 

berakhlak mulia, bertanggung jawab, serta memiliki kesadaran spiritual yang tinggi. 

Nilai-nilai Qur’ani yang diinternalisasikan melalui metode-metode tersebut menjadi 

pondasi yang kokoh dalam menghadapi tantangan zaman dengan nilai-nilai Qur’ani 

yang kokoh. Dengan demikian, implementasi metode pembelajaran berbasis Al-Qur’an 

menjadi jembatan antara ilmu pengetahuan dan transformasi akhlak, sehingga 

menciptakan insan kamil yang seimbang secara intelektual, moral dan spiritual. 



 

59 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

KESIMPULAN 

Implementasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam metode pembelajaran humanis religius 

di Pondok Pesantren Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia berperan penting dalam 

membentuk karakter peserta didik yang utuh. Integrasi metode hiwār (dialog), qiṣaṣ 

(kisah), amthāl (perumpamaan) dan mau‘izhah hasanah (nasihat yang baik) tidak hanya 

memperkaya proses pembelajaran secara kognitif, tetapi juga menumbuhkan nilai-nilai 

moral, spiritual dan humanistik dalam diri peserta didik. Dengan pendekatan ini, 

pembelajaran menjadi lebih partisipatif, bermakna dan relevan dengan kebutuhan 

peserta didik dalam menghadapi tantangan zaman. Pendidikan di Pondok Pesantren 

Nurul Hidayah-SMK Bina Azkia tidak hanya mentransfer ilmu pengetahuan semata, 

tetapi juga mentransformasikan nilai-nilai Qur’ani yang menjiwai setiap tahap 

pembelajaran, sehingga mampu melahirkan insan kamil, manusia yang seimbang secara 

intelektual, moral dan spiritual. Implementasi ini terbukti efektif dalam membangun 

peserta didik yang berkarakter kuat, bertanggung jawab dan memiliki kesadaran 

spiritual yang tinggi sebagai pondasi untuk menggapai kesuksesan dunia dan akhirat. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’an al-Karim. 

Hidayat, A. (2023). Pendidikan Islam Berbasis Nilai-Nilai Qur’ani. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Jauhar, M. (2021). “Pengembangan Metode Pembelajaran Humanis Religius 

dalam Pendidikan Islam.” Ejournal.uinfasbengkulu.ac.id. 

Muhaimin. (2017). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi 

Pendidikan Islam yang Integralistik, Holistik, dan Integratif. Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group. 

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017. 

Muhtadi, A. (2021). Pendidikan Humanis Berbasis Nilai-nilai Al-Qur’an. 

ResearchGate. Retrieved from: https://www.researchgate.net/publication/354954589 

Muhtadi, D. (2021). “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Pendidikan Vokasional.” 

Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 45-57. 

Muhtadi, D. (2021). “Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Pendidikan Vokasional.” 

Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 45-57. 

Mulyadi, M. (2018). “Integrasi Teori Belajar Barat dengan Nilai-Nilai Islam 

dalam Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 23-37. 

Nata, A. (2019). Paradigma Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana. 

Piaget, J. (1972). The Psychology of the Child. New York: Basic Books. 

Rogers, C. R. (1969). Freedom to Learn. Columbus: Charles E. Merrill Publishing 

https://www.researchgate.net/publication/354954589


 

60 | P r o d i  M a n a j e m e n  P e n d i d i k a n  I s l a m   ISSN 3047-5317 
  

Company. 

Saputra, R. (2022). “Model Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani dalam Pembelajaran di 

SMK.” ResearchGate.net. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher 

Psychological Processes. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Zainuddin, A. (2021). “Pengembangan Kurikulum Terintegrasi Nilai-Nilai Islam 

di Sekolah.” ResearchGate.net. 

Zainuddin, M. (2021). Integrasi Nilai-nilai Islam dalam Pendidikan Modern. 

ResearchGate. Retrieved from: https://www.researchgate.net/publication/354985875 

Zuhairini, et al. (2018). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 
 

 

https://www.researchgate.net/publication/354985875

