
24

Prodi Manajemen Pendidikan Islam
FakultasAgama IslamUniversitas
Pamulang ISSN: 3047-5317
Volume 4 No.2 Desember 2025

Model Pembinaan Kecerdasan Interpersonal dan Intrapersonal Santri
melalui Kegiatan Ekstrakurikuler Islam di Pesantren Fajar Dunia Bogor

Hasan Basri
Universitas Pamulang, Indonesia, dosen03165@unpam.ac.id

Info Artikel Abstract

Keywords:
interpersonal intelligence, intrapersonal
intelligence, Islamic boarding school,
Islamic extracurricular activities,
character education

Kata Kunci:
kecerdasan interpersonal, kecerdasan
intrapersonal, pesantren, ekstrakurikuler
Islam, pendidikan karakter.
.

Islamic boarding schools (pesantren) are Islamic educational institutions that
serve not only as centers of religious instruction but also as places for
character formation and strengthening the emotional intelligence of students.
In the modern context, social, cultural, and psychological challenges are
increasingly complex, requiring Islamic boarding schools to develop
development models capable of fostering interpersonal and intrapersonal
intelligence as part of emotional competence. This Community Service
Program (PKM) aims to design and implement a model for fostering
interpersonal and intrapersonal intelligence through Islamic extracurricular
activities at the Fajar Dunia Islamic Boarding School in Bogor. The
implementation method includes needs analysis, training and capacity
building, development of development modules, implementation of
extracurricular activities, and ongoing mentoring and evaluation. The results
of the activities demonstrated significant improvements in students'
communication skills, empathy, self-awareness, and emotional control.
Supervisors and teachers gained theoretical and practical understanding of
emotional development based on Islamic spirituality. The development
model proved relevant, applicable, and can serve as a reference for other
Islamic boarding schools. This research emphasizes the importance of
integrating Islamic values, emotional intelligence theory, and experiential
learning methods in holistically fostering student character.
.

Abstrak

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya berfungsi
sebagai pusat pengajaran agama, tetapi juga tempat pembentukan karakter
dan penguatan kecerdasan emosional santri. Dalam konteks modern,
tantangan sosial, budaya, dan psikologis semakin kompleks, sehingga
pesantren perlu mengembangkan model pembinaan yang mampu
menumbuhkan kecerdasan interpersonal dan intrapersonal sebagai bagian
dari kompetensi emosional. Program Pengabdian kepada Masyarakat (PKM)
ini bertujuan merancang dan mengimplementasikan model pembinaan
kecerdasan interpersonal dan intrapersonal melalui kegiatan ekstrakurikuler
Islam di Pesantren Fajar Dunia Bogor. Metode pelaksanaan mencakup
analisis kebutuhan, pelatihan dan capacity building, penyusunan modul
pembinaan, implementasi kegiatan ekstrakurikuler, serta pendampingan dan
evaluasi berkelanjutan. Hasil kegiatan menunjukkan peningkatan signifikan
pada kemampuan komunikasi, empati, kesadaran diri, dan pengendalian
emosi santri. Pembina dan guru memperoleh pemahaman teoritis dan
praktis mengenai pembinaan emosional berbasis spiritualitas Islam. Model
pembinaan terbukti relevan, aplikatif, dan mampu menjadi rujukan bagi
pesantren lain. Penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi nilai-nilai
Islam, teori kecerdasan emosional, dan metode experiential learning dalam
pembinaan karakter santri secara holistik.



25

PENDAHULUAN

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki

mandat historis dalam membentuk akhlak, spiritualitas, dan karakter sosial generasi

muda. Kedudukan pesantren tidak hanya sebagai institusi pengajaran agama, tetapi

juga sebagai pusat pembinaan moral dan budaya yang mengakar kuat dalam

masyarakat. Dalam era globalisasi, tugas pesantren semakin kompleks. Selain

memastikan penguasaan ilmu-ilmu keislaman, pesantren dituntut untuk membekali

santri dengan kecakapan sosial-emosional agar mampu menghadapi dinamika

kehidupan yang semakin kompetitif dan multikultural.

Salah satu tantangan utama yang dihadapi pesantren dewasa ini adalah meningkatnya

kebutuhan peserta didik untuk menguasai kecerdasan interpersonal—kemampuan

berkomunikasi, memahami orang lain, bekerja sama—serta kecerdasan intrapersonal—

kemampuan mengenali diri sendiri, mengendalikan emosi, dan melakukan refleksi

spiritual. Dua kecerdasan ini merupakan inti dari emotional intelligence yang menurut

Goleman (1998) berperan lebih besar dalam kesuksesan individu dibandingkan

kecerdasan intelektual semata.

Hasil observasi dan kajian awal di Pesantren Fajar Dunia Bogor menunjukkan bahwa

kegiatan pembinaan santri selama ini lebih banyak difokuskan pada aspek kognitif dan

spiritual formal, seperti tahfiz, kajian kitab kuning, dan fikih. Sementara pembinaan

emosional, sosial, dan reflektif belum menjadi perhatian utama. Teridentifikasi pula

beberapa fenomena: santri cenderung pasif dalam kegiatan kelompok, mengalami

kesulitan menjalin komunikasi yang sehat, kurang mampu mengekspresikan emosi

secara tepat, serta adanya kecanggungan dalam menghadapi konflik. Gejala-gejala ini

menandakan perlunya intervensi pedagogik yang terarah dan sistematis.

Kegiatan ekstrakurikuler Islam yang sesungguhnya berpotensi menjadi media

pembinaan karakter ternyata belum dikelola secara optimal. Banyak kegiatan berjalan

secara rutinitas tanpa desain pedagogis yang terstruktur dan tanpa target

pengembangan kecerdasan emosional. Hal ini menciptakan kesenjangan antara visi

ideal pendidikan pesantren—yakni membentuk insan kamil yang paripurna secara

spiritual, intelektual, dan sosial—dengan praktik pembinaan yang berlangsung di

lapangan.

Di sisi lain, perkembangan dunia pendidikan mengharuskan lembaga pesantren untuk

mengadopsi pendekatan berbasis experiential learning (Kolb, 1984), mentoring reflektif,



26

dan integrasi nilai spiritualitas dengan kecerdasan emosional. Paradigma ini

menekankan bahwa pembelajaran karakter hanya dapat terjadi secara efektif ketika

santri diberi pengalaman langsung, kesempatan untuk merenung, serta ruang untuk

berlatih berinteraksi dan mengelola emosi.

Kajian teoretis menunjukkan bahwa kecerdasan interpersonal dan intrapersonal memiliki

akar yang kuat dalam tradisi pendidikan Islam. Konsep tazkiyatun nafs (penyucian jiwa),

muraqabah, muhasabah, ukhuwah Islamiyah, hingga ta’awun menunjukkan bahwa Islam

memberi perhatian besar pada pengendalian diri dan interaksi harmonis dengan sesama.

Dengan demikian, model pembinaan kecerdasan emosional dalam perspektif Islam

bukanlah sesuatu yang asing, tetapi merupakan revitalisasi nilai-nilai klasik dengan

pendekatan pedagogis modern.

Oleh karena itu, kegiatan PKM ini dirancang untuk mengembangkan model pembinaan

kecerdasan interpersonal dan intrapersonal santri melalui kegiatan ekstrakurikuler Islam

yang sistematis, kontekstual, dan berbasis nilai-nilai spiritualitas Islam. Model ini

diharapkan mampu menjadi solusi terhadap permasalahan pembinaan karakter di

pesantren serta memberikan contoh praktik baik bagi lembaga pendidikan Islam lainnya.

Pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan Islam yang paling otentik, tertua,

dan paling berpengaruh dalam struktur peradaban Nusantara. Sebagai lembaga yang

tumbuh dari kultur masyarakat muslim Indonesia, pesantren telah memainkan peran

multidimensi: sebagai pusat transmisi keilmuan Islam, sebagai wadah internalisasi nilai

akhlak mulia, dan sebagai agen perubahan sosial yang mengakar. Dalam konstruksi

pendidikan Islam klasik, pesantren bukan sekadar tempat belajar, tetapi juga ruang

untuk menempa kepribadian, menumbuhkan kedisiplinan spiritual, serta mengasah

kepekaan sosial. Santri hidup dalam ruang yang sekaligus menjadi lingkungan epistemik

dan lingkungan moral, di mana hubungan antara guru dan murid tidak sebatas transfer

pengetahuan, tetapi hubungan pembimbingan ruhani (tarbiyah), peneladanan akhlak

(ta’dib), dan pendalaman makna hidup (tazkiyatun nafs).

Namun, memasuki era modern yang ditandai oleh percepatan informasi, disrupsi

teknologi, kompetisi global, dan dinamika perubahan sosial yang massif, pesantren

menghadapi tantangan baru yang lebih kompleks daripada sebelumnya. Kehidupan

sosial modern menuntut generasi muda tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga

memiliki kepekaan emosional, akhlak sosial, kemampuan komunikasi yang efektif,

kemampuan refleksi diri, serta kecakapan untuk berinteraksi secara harmonis di tengah

keragaman sosial. Di sinilah urgensi pembinaan kecerdasan interpersonal dan



27

kecerdasan intrapersonal menemukan relevansi yang sangat kuat.

Kecerdasan interpersonal dan intrapersonal merupakan bagian inti dari emotional

intelligence (EQ) yang dikemukakan oleh Daniel Goleman (1998). EQ telah terbukti

menjadi prediktor penting dalam keberhasilan hidup seseorang, bahkan di banyak

bidang lebih menentukan daripada kecerdasan intelektual (IQ). Dalam konteks

pendidikan pesantren, dua kecerdasan ini sejalan dengan konsep-konsep keislaman

seperti akhlaq karimah, muraqabah (kesadaran diri dalam pengawasan Allah),

muhasabah (evaluasi diri), ukhuwah islamiyah, tasamuh (toleransi), dan ta’awun (kerja

sama). Artinya, pengembangan kecerdasan sosial-emosional bukan sesuatu yang asing,

melainkan bagian integral dari tujuan pendidikan Islam.

Hasil pemetaan awal di Pesantren Fajar Dunia Bogor menunjukkan bahwa kegiatan

pembinaan santri berjalan cukup baik pada aspek kognitif dan ritual-spiritual, seperti

pembelajaran fikih, tahfiz, atau kajian tematik. Namun pembinaan pada aspek

emosional—seperti kemampuan memahami perasaan, mengelola emosi, bekerja sama,

menyelesaikan konflik, mengekspresikan gagasan secara elegan, dan melakukan

refleksi diri—belum menjadi fokus utama. Fenomena di lapangan menunjukkan

beberapa gejala seperti:

a. Sebagian santri pasif dan kurang percaya diri dalam kegiatan kelompok;

b. Adanya kesulitan dalam memahami perspektif teman;

c. Emosi yang mudah meledak saat konflik kecil;

d. Minimnya kemampuan komunikasi produktif;

e. Kurangnya ruang bagi santri untuk berefleksi dan memahami diri sendiri.

Kegiatan ekstrakurikuler Islam sebenarnya memiliki potensi strategis sebagai ruang

pembinaan karakter, namun selama ini kegiatan tersebut belum didesain secara

sistematis untuk mengembangkan kecerdasan interpersonal dan intrapersonal. Banyak

kegiatan bersifat rutin dan seremonial—misalnya muhadharah, tahsin, atau kegiatan

sosial bulanan—tanpa ada tujuan psikopedagogis yang jelas, tanpa indikator capaian,

dan tanpa pendekatan ilmiah yang mendalam.

Kesenjangan antara potensi kegiatan ekstrakurikuler dan realitas pelaksanaannya inilah

yang menjadi dasar dirancangnya model pembinaan dalam PKM ini. Pesantren

membutuhkan sistem pembinaan karakter yang tidak hanya berlandaskan nilai-nilai

Islam tetapi juga selaras dengan prinsip psikologi modern, khususnya experiential

learning (Kolb, 1984) yang menekankan bahwa karakter dibentuk melalui pengalaman

nyata, interaksi sosial, proses refleksi mendalam, dan pembiasaan perilaku.



28

Model pembinaan ini bukan sekadar memberi tambahan kegiatan, tetapi merancang

ulang cara pandang terhadap kegiatan ekstrakurikuler sebagai ruang pembelajaran

sosial-spiritual. Kegiatan halaqah, mentoring, dakwah kreatif, dan bakti sosial tidak lagi

menjadi aktivitas rutin, tetapi arena pedagogis yang sarat makna. Dengan pendekatan

ini, pesantren dapat memperkuat fungsinya sebagai lembaga pembentukan insan

kamil—manusia yang utuh secara spiritual, emosional, intelektual, dan sosial

METODE PELAKSANAAN KEGIATAN
Pelaksanaan kegiatan mengikuti kerangka kerja sistematis berbasis kolaborasi antara

tim dosen dan pihak pesantren. Adapun langkah-langkahnya meliputi:

1. Tahap Persiapan

Analisis kebutuhan melalui observasi, FGD, dan wawancara dengan pengasuh, guru,

dan santri.

Penyusunan modul pembinaan berbasis emotional intelligence, nilai-nilai Islam, dan

experiential learning.

Pembentukan tim pelaksana dan tim peer educator dari santri terpilih.

2. Pelatihan dan Capacity Building

Pelatihan intensif dua hari untuk pembina ekstrakurikuler mengenai konsep kecerdasan

interpersonal–intrapersonal, teknik komunikasi empatik, mentoring spiritual, dan resolusi

konflik.

Simulasi kegiatan ekstrakurikuler berbasis tazkiyah dan refleksi.

3. Implementasi Model Pembinaan

Pelaksanaan halaqah tarbawiyah, dakwah kreatif, mentoring personal, dan kegiatan

sosial.

Santri dilibatkan dalam proyek dakwah media, pelayanan masyarakat, dan refleksi

kelompok.

4. Pendampingan dan Monitoring

Pendampingan mingguan oleh tim dosen, pengecekan jurnal reflektif, serta observasi

perilaku santri.

5. Evaluasi dan Diseminasi

Evaluasi proses dan hasil melalui observasi, angket, serta wawancara.

Penyusunan laporan PKM, publikasi ilmiah, serta seminar internal pesantren.



29

HASIL KEGIATAN DAN PEMBAHASAN
Pembahasan berikut merupakan analisis mendalam terhadap hasil implementasi model

pembinaan kecerdasan interpersonal dan intrapersonal santri melalui kegiatan

ekstrakurikuler Islam. Analisis disusun secara tematis untuk memberikan gambaran

komprehensif mengenai transformasi perilaku, dinamika kelompok, dampak emosional-

spiritual, serta implikasi kelembagaan.

1. Transformasi Paradigma Pembina Pesantren

Salah satu capaian terbesar kegiatan PKM ini adalah perubahan paradigma pembina

dan guru pesantren. Pada fase awal, banyak pembina memandang pembinaan santri

hanya sebagai tugas moral-spiritual, bukan sebagai kegiatan pedagogis yang

memerlukan keahlian dalam psikologi perkembangan, komunikasi empatik, dan

pembinaan emosional.

Melalui pelatihan intensif, para pembina mulai memahami bahwa:

a. mengelola emosi santri bukan “nasihat belaka”, tetapi perlu teknik khusus;

b. memfasilitasi diskusi santri memerlukan pendekatan komunikasi reflektif;

c. membangun empati memerlukan aktivitas pengalaman langsung;

d. pembina bukan hanya mu’allim (pengajar), tetapi juga murabbi (pembimbing

jiwa).

Paradigma baru ini menempatkan pembina sebagai fasilitator perkembangan emosional

yang mampu membaca keadaan psikologis santri, merancang kegiatan dengan tujuan

karakter tertentu, dan menuntun santri mengevaluasi pengalaman mereka secara

spiritual. Pembina bertransformasi menjadi tokoh yang bukan hanya mengajarkan ayat

dan hadis, tetapi juga mempraktikkan makna ayat dan hadis dalam interaksi sosial.

2. Dampak Model terhadap Kecerdasan Intrapersonal Santri

Kecerdasan intrapersonal berkaitan dengan kesadaran diri, kemampuan memahami

perasaan sendiri, kemampuan mengatur emosi, dan kemampuan membangun motivasi

spiritual. Setelah implementasi model, sejumlah perubahan terlihat jelas:

a. Meningkatnya Kesadaran Diri (Self Awareness)

Melalui halaqah tarbawiyah dan jurnal reflektif, santri menjadi lebih familiar dengan

proses mengamati perasaan sendiri. Santri mulai mengenali kondisi emosi seperti

marah, cemburu, kecewa, atau semangat, serta mampu menjelaskan penyebabnya. Ini

merupakan kemajuan signifikan, mengingat banyak santri sebelumnya kesulitan

mengekspresikan perasaan.



30

b. Kemampuan Mengatur Emosi (Self Regulation)

Setelah melalui praktik muhasabah rutin, banyak santri mampu mengelola impuls

emosional dengan lebih tenang. Misalnya, santri yang mudah bereaksi terhadap

provokasi mulai memilih untuk menarik napas, diam sejenak, dan menghindari

pertengkaran. Penguatan nilai sabar, syukur, dan lapang dada membantu proses ini.

c. Meningkatnya Motivasi Internal (Spiritual Motivation)

Pembiasaan doa, dzikir, dan renungan nilai-nilai Qur’ani dalam kegiatan ekstrakurikuler

memberi kekuatan baru bagi santri. Mereka mulai memahami belajar bukan hanya

tuntutan akademik, tetapi jalan mendekatkan diri kepada Allah.

3. Penguatan Kecerdasan Interpersonal dalam Interaksi Sosial Santri

a. Meningkatnya Kemampuan Komunikasi

Kegiatan dakwah kreatif, diskusi kelompok, serta latihan berbicara efektif membuat

santri lebih percaya diri dalam berkomunikasi. Mereka menjadi lebih terstruktur saat

menyampaikan pendapat dan lebih sopan saat memberikan masukan kepada teman.

b. Meningkatnya Kemampuan Empati

Dalam kegiatan pelayanan sosial dan mentoring sebaya, santri belajar merasakan apa

yang dirasakan orang lain. Mereka mampu memahami kesulitan teman yang sedang

sedih, menghibur dengan kata-kata yang baik, serta menunjukkan kepedulian dalam

tindakan.

c. Kemampuan Kolaborasi dan Kerja Tim

Kegiatan proyek dakwah dan aksi sosial mendorong santri bekerja sama dalam

kelompok. Santri belajar membagi peran, menghargai kekuatan masing-masing anggota,

serta menyelesaikan perbedaan tanpa konflik destruktif.

4. Perubahan Dinamika Kelompok dan Budaya Pesantren

Sebelumnya, dinamika interaksi di pesantren cenderung kaku, fungsional, dan hierarkis.

Namun setelah model diterapkan, muncul budaya baru:

budaya diskusi sehat;

budaya saling mendukung;

budaya musyawarah dalam menyelesaikan konflik;

budaya refleksi kelompok setelah kegiatan;

budaya meminta maaf dan memaafkan.

Hal ini menunjukkan transformasi moral-sosial yang signifikan dalam lingkungan

pesantren.

5. Efektivitas Ekstrakurikuler sebagai Laboratorium Pembinaan Karakter



31

Model pembinaan mengubah kegiatan ekstrakurikuler menjadi “laboratorium karakter”—

ruang tempat santri mencoba, mengalami, memahami, dan menginternalisasi nilai-nilai

Islam melalui pengalaman. Kegiatan seperti halaqah tarbawiyah, mentoring spiritual,

dakwah kreatif, bakti sosial, diskusi nilai, simulasi resolusi konflik, menjadi arena

pembelajaran langsung yang menumbuhkan kecerdasan emosional dalam konteks yang

autentik.

6. Dampak Kelembagaan dan Keberlanjutan Program

a. program PKM memberikan kontribusi jangka panjang bagi pesantren:

b. adanya modul pembinaan berbasis nilai Islam;

c. terbentuknya tim peer educator;

d. meningkatnya kualitas pembina;

e. lahirnya SOP pembinaan karakter;

f. terbentuknya budaya akademik-reflektif.

Dengan adanya pondasi ini, pesantren dapat menjadikan model ini sebagai bagian

permanen dari sistem pembinaan santri.

KESIMPULAN
Kegiatan PKM ini berhasil mengembangkan dan mengimplementasikan model

pembinaan kecerdasan interpersonal dan intrapersonal santri melalui kegiatan

ekstrakurikuler Islam. Model tersebut terbukti efektif meningkatkan kemampuan sosial-

emosional santri, memperkuat kapasitas pembina, serta menciptakan budaya

pembinaan yang sistematis dan berkelanjutan. Integrasi nilai-nilai Islam dengan teori

kecerdasan emosional dan experiential learning menjadi pendekatan yang tepat dan

adaptif bagi pendidikan karakter di pesantren.

Model ini layak direplikasi dan dikembangkan lebih lanjut oleh pesantren lain sebagai

strategi pembinaan karakter Islami yang relevan dengan kebutuhan zaman.

Daftar Pustaka
Goleman, D. (1998). Working with Emotional Intelligence. Bantam Books.
Al-Ghazali. (2010). Ihya Ulumuddin. Dar al-Fikr.
Kolb, D. A. (1984). Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and

Development. Prentice Hall.
Zohar, D., & Marshall, I. (2000). Spiritual Intelligence: The Ultimate Intelligence.

Bloomsbury.
Supriyanto, A., & Wahyudi, W. (2021). “Pengembangan Kecerdasan Emosional dalam

Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islam, 10(2).
Hasanah, U. (2019). “Model Pembinaan Karakter di Pesantren Modern.” Tarbawi Journal

of Education, 8(1).



32

Suyatno. (2022). “Integrasi Nilai Keislaman dalam Kegiatan Ekstrakurikuler.” Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam, 14(1).

Pasiak, T. (2012). Revolusi IQ, EQ, dan SQ. Mizan.
Zubaedi. (2017). Desain Pendidikan Karakter. Kencana.


