ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Ekonomi Syariah dan Multidisiplin limu

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang

e-ISSN 3025-6143 Vol 3. No. 2 Desember 2025
hal. 90-95

Penguatan Moderasi Islam Melalui Analisis Konseptual Toleransi dan
Konseling Multikultural

Muhammad Luthfi Azri Saputra Muhardja?, Zaura Sylviana, 2.

1pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 2Pascasarjana, Universitas Islam
Negeri Sunan Gunung Djati Bandung
Ymuhammadluthfiazrisaputra@gmail.com, ?Zaurasylviana@uinsgd.ac.id

artikel di submit 28 November 2025 direvisi 7 Desember 2025 dan diterima 30 Desember 2025

Abstrak

Penelitian ini bertujuan merumuskan model penguatan moderasi Islam yang relevan dengan dinamika
keberagamaan masyarakat Indonesia yang sedang menghadapi polarisasi sosial, penyebaran paham
keagamaan eksklusif, serta meningkatnya paparan ideologi ekstrem melalui ruang digital. Untuk
menjawab tantangan tersebut, kegiatan ini menggunakan pendekatan kajian literatur terstruktur guna
menelaah konsep moderasi Islam, praktik toleransi, dan pendekatan konseling multikultural sebagai
strategi implementatif. Kajian dilakukan dengan menganalisis sumber-sumber akademik yang kredibel,
termasuk studi normatif, penelitian empiris, serta dokumen kebijakan yang berkaitan dengan moderasi
beragama. Hasil pengabdian menunjukkan bahwa moderasi Islam memiliki landasan kuat dalam ajaran
ummatan wasathan yang menekankan keseimbangan dan penolakan terhadap sikap berlebihan.
Toleransi dipahami sebagai manifestasi langsung dari moderasi dalam kehidupan sosial, sedangkan
konseling multikultural memberikan instrumen operasional untuk menanamkan nilai moderasi pada
konteks pendidikan, pendampingan masyarakat, dan layanan psikologis. Integrasi ketiga konsep ini
menghasilkan model penguatan moderasi yang dapat diterapkan untuk mencegah radikalisme,
memperkuat harmoni sosial, dan menumbuhkan kesadaran keberagaman. Temuan ini menegaskan
bahwa penguatan moderasi beragama tidak hanya memerlukan pendekatan teoretis, tetapi juga strategi
implementatif yang berkelanjutan dan berbasis pada kebutuhan masyarakat..

Keywords: moderasi Islam, toleransi, konseling multikultural, harmoni sosial
Abstract

This research article aims to formulate a model for strengthening Islamic moderation in response to
Indonesia’s evolving socio-religious challenges, including increasing polarization, the spread of
exclusive religious interpretations, and rising exposure to extremist ideologies through digital
platforms. To address these issues, the study employs a structured literature review to examine the
concepts of Islamic moderation, tolerance, and multicultural counseling as an integrated
implementative framework. The analysis draws upon credible academic sources, including normative
Islamic texts, empirical studies, and government policy documents related to religious moderation. The
results indicate that Islamic moderation is firmly rooted in the principle of ummatan wasathan, which
emphasizes balance and the rejection of excessive or neglectful attitudes. Tolerance is identified as the
practical expression of moderation in social life, while multicultural counseling provides an operational
strategy to embed moderation values within educational settings, community engagement, and
psychological services. The integration of these three components forms a conceptual model capable of

90


mailto:muhammadluthfiazrisaputra@gmail.com

ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Ekonomi Syariah dan Multidisiplin limu

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang

e-ISSN 3025-6143 Vol 3. No. 2 Desember 2025
hal. 90-95

preventing radicalization, strengthening social harmony, and fostering awareness of diversity. These
findings underscore that reinforcing religious moderation requires not only theoretical understanding
but also sustained, context-based implementation strategies aligned with community needs. dynamics.

Keywords: Islamic moderation, tolerance, multicultural counseling, social harmony

PENDAHULUAN

Keberagaman yang melekat pada masyarakat Indonesia menghadirkan dinamika sosial-keagamaan yang
bergerak cepat. Kemunculan ideologi eksklusif, polarisasi media digital, dan penyebaran paham ekstrem
menjadi isu yang terus menguiji stabilitas sosial. Di sisi lain, sejarah Islam Indonesia menunjukkan karakter
moderat yang lahir dari proses dakwah yang persuasif serta akomodatif terhadap budaya lokal. Namun,
perubahan sosial yang semakin kompleks menuntut reorientasi ulang terhadap nilai-nilai moderasi agar
tetap relevan dengan tantangan zaman.

Peningkatan ujaran kebencian, konflik berbasis identitas, dan radikalisasi melalui media daring
memperlihatkan bahwa pemahaman beragama yang seimbang semakin dibutuhkan. Ketegangan sosial
yang muncul bukan hanya akibat perbedaan keyakinan, tetapi juga lemahnya kemampuan sebagian
masyarakat dalam memahami keragaman secara produktif. Untuk itu, diperlukan pendekatan pengabdian
yang dapat merumuskan landasan konseptual sebagai dasar memperkuat moderasi Islam dalam konteks
kehidupan sehari-hari.dan diakhiri dengan menyatakan tujuan pengabdian tersebut.

Sejumlah penelitian sebelumnya memberikan gambaran komprehensif mengenai urgensi moderasi
beragama dalam konteks sosial Indonesia. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa moderasi diperlukan
sebagai pendekatan keberagamaan yang mampu menjaga integrasi sosial di tengah keberagaman
masyarakat Indonesia, terutama dalam menghadapi arus ideologi transnasional yang sering kali bersifat
eksklusif dan tidak selaras dengan budaya lokal (Azyumardi Azra, 2019). Di sisi lain, kajian yang dilakukan
oleh Mujiburrahman menegaskan bahwa tantangan utama moderasi beragama dewasa ini muncul dari
meningkatnya radikalisasi dan intoleransi, khususnya di kalangan generasi muda yang sangat terhubung
dengan ruang digital (Mujiburrahman, 2019).

Kedua penelitian tersebut memberikan dasar penting namun masih berfokus pada aspek normatif dan
deskriptif. Artikel ini menawarkan kebaruan dengan mengintegrasikan pendekatan konseling multikultural
sebagai strategi implementatif moderasi yang dapat digunakan dalam pendidikan, layanan psikologis,
maupun pendampingan sosial. Pendekatan ini memperluas fungsi moderasi dari sekadar wacana keagamaan
menjadi model intervensi praktis yang dapat diterapkan pada konteks masyarakat majemuk (Derald Wing
Sue and David Sue, 2016).

91



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Ekonomi Syariah dan Multidisiplin limu

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang

e-ISSN 3025-6143 Vol 3. No. 2 Desember 2025
hal. 90-95

Pengabdian ini bertujuan untuk merumuskan model konseptual penguatan moderasi Islam yang relevan
dengan tantangan sosial-keagamaan di masyarakat. Secara khusus, artikel ini ingin menjelaskan landasan
normatif moderasi dalam Islam, memaparkan toleransi sebagai wujud praksis dari moderasi, serta
menghadirkan konseling multikultural sebagai strategi implementatif dalam penguatan moderasi beragama.
Rumusan kajian diarahkan untuk menjawab bagaimana moderasi Islam dapat dipahami secara
komprehensif dan bagaimana integrasinya dengan toleransi dan konseling multikultural dapat diaplikasikan

dalam kehidupan sosial.

METODE PELAKSANAAN

Pelaksanaan penelitian dilakukan melalui pendekatan kajian literatur yang disusun secara sistematis.
Metode ini digunakan untuk memetakan konsep-konsep teoritis mengenai moderasi, toleransi, dan
konseling multikultural sehingga dapat dirumuskan menjadi model konseptual yang aplikatif. Literatur
yang dikaji mencakup buku ilmiah, jurnal nasional dan internasional, regulasi pemerintah, serta laporan
penelitian relevan yang diterbitkan dalam rentang dua dekade terakhir. Analisis dilakukan dengan teknik
analisis isi untuk mengidentifikasi pola pemikiran, mengklarifikasi konsep, serta menyusun integrasi
antarteori secara logis. Pendekatan ini memungkinkan penyusunan model implementatif moderasi yang

dapat digunakan dalam bidang pendidikan, konseling, maupun pendampingan masyarakat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kajian mengenai moderasi Islam memperlihatkan bahwa ajaran dasar Islam menempatkan
umat sebagai kelompok yang menjunjung keseimbangan. Hal ini tercermin dalam konsep
ummatan wasathan yang mengarahkan umat untuk tidak terjebak pada sikap berlebihan maupun
pengabaian dalam beragama. Moderasi menjadi prinsip dasar yang menuntun umat Islam agar
mampu menavigasi realitas sosial yang plural, tanpa kehilangan esensi ajaran agama. Secara
historis, praktik moderasi sudah tampak dalam strategi Nabi Muhammad SAW ketika membangun
Piagam Madinah sebagai kontrak sosial yang melindungi hak kelompok berbeda dan menata
kehidupan komunal berdasarkan keadilan dan tanggung jawab bersama.

Dalam tataran praksis sosial, toleransi menjadi bentuk nyata dari prinsip moderasi. Toleransi

tidak dipahami sebagai relativisme, tetapi sebagai sikap menghargai perbedaan dan mengakui hak

92



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Ekonomi Syariah dan Multidisiplin limu

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang

e-ISSN 3025-6143 Vol 3. No. 2 Desember 2025
hal. 90-95

orang lain dalam menjalankan keyakinannya. Islam Nusantara yang berkembang melalui dakwah
kultural memperlihatkan bagaimana pendekatan toleran dapat menjadi jembatan efektif dalam
membangun kohesi sosial. Tradisi ini menjadi modal penting dalam menghadapi tantangan
intoleransi modern yang sering kali diperkuat oleh penyebaran informasi digital yang tidak
terverifikasi.

Sementara itu, konseling multikultural memberikan arah implementatif dalam penguatan
moderasi pada level pendidikan dan pendampingan. Pendekatan ini menekankan sensitivitas
budaya dan kemampuan profesional dalam memberikan layanan kepada individu dari latar
belakang yang beragam. Dalam perspektif Islam, pendekatan multikultural selaras dengan nilai
ukhuwah insaniyah yang menempatkan kemanusiaan sebagai fondasi hubungan sosial. Integrasi
nilai moderasi dalam konseling memungkinkan proses pendampingan berjalan lebih efektif,
terutama dalam membangun empati, kesadaran keberagaman, dan kemampuan mengelola
perbedaan tanpa konflik.

Ketiga komponen—moderasi, toleransi, dan konseling multikultural—membentuk kerangka
konseptual yang saling melengkapi. Moderasi menyediakan landasan normatif, toleransi
menghadirkan manifestasi sosial, dan konseling multikultural menawarkan instrumen
implementatif. Integrasi ini dapat dijadikan model untuk memperkuat nilai moderasi di
masyarakat, terutama dalam lingkungan yang rentan terhadap penetrasi ideologi ekstrem.
Penguatan moderasi tidak hanya bergantung pada regulasi atau kampanye moral, tetapi
memerlukan pendekatan pendidikan dan pendampingan yang sistematis agar nilai tersebut dapat

diinternalisasi secara berkelanjutan.

SIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa moderasi Islam merupakan konsep yang memiliki landasan
teologis dan historis yang kokoh, sekaligus relevan dalam merespons masalah sosial-keagamaan
kontemporer. Moderasi menjadi prinsip penuntun bagi umat Islam dalam menghadapi berbagai
perbedaan yang ada di masyarakat. Toleransi berperan sebagai bentuk operasional dari nilai
moderasi, sedangkan konseling multikultural menjadi instrumen strategis untuk menanamkan nilai

tersebut dalam ranah pendidikan dan pendampingan sosial. Integrasi ketiga aspek ini membentuk

93



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Ekonomi Syariah dan Multidisiplin limu

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang

e-ISSN 3025-6143 Vol 3. No. 2 Desember 2025
hal. 90-95

model penguatan moderasi Islam yang komprehensif dan aplikatif, sehingga mampu memperkuat

harmoni sosial sekaligus mencegah berkembangnya ekstremisme. [Times New Roman, 12pt, normal].

SARAN

Penguatan moderasi Islam perlu dilakukan secara berkelanjutan melalui berbagai pendekatan
pendidikan, kebijakan, dan pendampingan sosial. Lembaga pendidikan dan lembaga layanan
psikologis perlu mengintegrasikan pendekatan konseling multikultural dalam kurikulumnya
sebagai upaya membentuk generasi yang toleran dan kritis terhadap isu keberagaman. Pemerintah
serta lembaga keagamaan diharapkan memperkuat literasi publik mengenai moderasi beragama,
terutama dalam konteks digital. Selain itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk mengembangkan

model implementasi moderasi yang lebih spesifik sesuai kebutuhan komunitas tertentu.

94



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Ekonomi Syariah dan Multidisiplin limu

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang

e-ISSN 3025-6143 Vol 3. No. 2 Desember 2025
hal. 90-95

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Amin. “Moderasi Islam dan Multikulturalisme.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies
56, no. 1 (2018): 1-24.

Azra, Azyumardi. Moderasi Beragama dalam Konteks Indonesia. Jakarta: Kementerian Agama
RI, 2019.

Banks, James A. Cultural Diversity and Education: Foundations, Curriculum, and Teaching. New
York: Routledge, 2015.

Hasyim, Syafig. Islam Nusantara: Moderasi, Toleransi, dan Budaya Lokal. Jakarta: Mizan, 2015.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kemenag RI, 2019.

Mujiburrahman. “Moderasi Beragama: Konsep, Urgensi, dan Implementasinya di Indonesia.”
Studia Islamika 26, no. 3 (2019): 435-458.

Shihab, M. Quraisy. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan, 1996.

Sue, Derald Wing, and David Sue. Counseling the Culturally Diverse: Theory and Practice. 7th
ed. Hoboken, NJ: John Wiley & Sons, 2016.

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara Demokrasi.
Jakarta: The Wahid Institute, 2001.

95



