
ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat  Ekonomi Syariah dan Multidisiplin Ilmu   

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    

e-ISSN 3025-6143  Vol 3. No. 2 Desember 2025 

  hal. 90-95 

 

90 

Penguatan Moderasi Islam Melalui Analisis Konseptual Toleransi dan 

Konseling Multikultural  

 

Muhammad Luthfi Azri Saputra Muhardja¹,  Zaura Sylviana, ². 

 

 
¹Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung ²Pascasarjana, Universitas Islam 

Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 
1)muhammadluthfiazrisaputra@gmail.com,  2)Zaurasylviana@uinsgd.ac.id  

 

artikel di submit 28 November 2025 direvisi  7 Desember 2025 dan diterima 30 Desember 2025 

 

 

Abstrak  
Penelitian ini bertujuan merumuskan model penguatan moderasi Islam yang relevan dengan dinamika 

keberagamaan masyarakat Indonesia yang sedang menghadapi polarisasi sosial, penyebaran paham 

keagamaan eksklusif, serta meningkatnya paparan ideologi ekstrem melalui ruang digital. Untuk 

menjawab tantangan tersebut, kegiatan ini menggunakan pendekatan kajian literatur terstruktur guna 

menelaah konsep moderasi Islam, praktik toleransi, dan pendekatan konseling multikultural sebagai 

strategi implementatif. Kajian dilakukan dengan menganalisis sumber-sumber akademik yang kredibel, 

termasuk studi normatif, penelitian empiris, serta dokumen kebijakan yang berkaitan dengan moderasi 

beragama. Hasil pengabdian menunjukkan bahwa moderasi Islam memiliki landasan kuat dalam ajaran 

ummatan wasathan yang menekankan keseimbangan dan penolakan terhadap sikap berlebihan. 

Toleransi dipahami sebagai manifestasi langsung dari moderasi dalam kehidupan sosial, sedangkan 

konseling multikultural memberikan instrumen operasional untuk menanamkan nilai moderasi pada 

konteks pendidikan, pendampingan masyarakat, dan layanan psikologis. Integrasi ketiga konsep ini 

menghasilkan model penguatan moderasi yang dapat diterapkan untuk mencegah radikalisme, 

memperkuat harmoni sosial, dan menumbuhkan kesadaran keberagaman. Temuan ini menegaskan 

bahwa penguatan moderasi beragama tidak hanya memerlukan pendekatan teoretis, tetapi juga strategi 

implementatif yang berkelanjutan dan berbasis pada kebutuhan masyarakat.. 

 

Keywords:  moderasi Islam, toleransi, konseling multikultural, harmoni sosial 

 

Abstract  

 
This research article aims to formulate a model for strengthening Islamic moderation in response to 

Indonesia’s evolving socio-religious challenges, including increasing polarization, the spread of 

exclusive religious interpretations, and rising exposure to extremist ideologies through digital 

platforms. To address these issues, the study employs a structured literature review to examine the 

concepts of Islamic moderation, tolerance, and multicultural counseling as an integrated 

implementative framework. The analysis draws upon credible academic sources, including normative 

Islamic texts, empirical studies, and government policy documents related to religious moderation. The 

results indicate that Islamic moderation is firmly rooted in the principle of ummatan wasathan, which 

emphasizes balance and the rejection of excessive or neglectful attitudes. Tolerance is identified as the 

practical expression of moderation in social life, while multicultural counseling provides an operational 

strategy to embed moderation values within educational settings, community engagement, and 

psychological services. The integration of these three components forms a conceptual model capable of 

mailto:muhammadluthfiazrisaputra@gmail.com


ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat  Ekonomi Syariah dan Multidisiplin Ilmu   

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    

e-ISSN 3025-6143  Vol 3. No. 2 Desember 2025 

  hal. 90-95 

 

91 

preventing radicalization, strengthening social harmony, and fostering awareness of diversity. These 

findings underscore that reinforcing religious moderation requires not only theoretical understanding 

but also sustained, context-based implementation strategies aligned with community needs. dynamics. 

 

Keywords: Islamic moderation, tolerance, multicultural counseling, social harmony  

 

 

PENDAHULUAN  

Keberagaman yang melekat pada masyarakat Indonesia menghadirkan dinamika sosial-keagamaan yang 

bergerak cepat. Kemunculan ideologi eksklusif, polarisasi media digital, dan penyebaran paham ekstrem 

menjadi isu yang terus menguji stabilitas sosial. Di sisi lain, sejarah Islam Indonesia menunjukkan karakter 

moderat yang lahir dari proses dakwah yang persuasif serta akomodatif terhadap budaya lokal. Namun, 

perubahan sosial yang semakin kompleks menuntut reorientasi ulang terhadap nilai-nilai moderasi agar 

tetap relevan dengan tantangan zaman. 

Peningkatan ujaran kebencian, konflik berbasis identitas, dan radikalisasi melalui media daring 

memperlihatkan bahwa pemahaman beragama yang seimbang semakin dibutuhkan. Ketegangan sosial 

yang muncul bukan hanya akibat perbedaan keyakinan, tetapi juga lemahnya kemampuan sebagian 

masyarakat dalam memahami keragaman secara produktif. Untuk itu, diperlukan pendekatan pengabdian 

yang dapat merumuskan landasan konseptual sebagai dasar memperkuat moderasi Islam dalam konteks 

kehidupan sehari-hari.dan diakhiri dengan menyatakan tujuan pengabdian tersebut. 

Sejumlah penelitian sebelumnya memberikan gambaran komprehensif mengenai urgensi moderasi 

beragama dalam konteks sosial Indonesia. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa moderasi diperlukan 

sebagai pendekatan keberagamaan yang mampu menjaga integrasi sosial di tengah keberagaman 

masyarakat Indonesia, terutama dalam menghadapi arus ideologi transnasional yang sering kali bersifat 

eksklusif dan tidak selaras dengan budaya lokal (Azyumardi Azra, 2019). Di sisi lain, kajian yang dilakukan 

oleh Mujiburrahman menegaskan bahwa tantangan utama moderasi beragama dewasa ini muncul dari 

meningkatnya radikalisasi dan intoleransi, khususnya di kalangan generasi muda yang sangat terhubung 

dengan ruang digital (Mujiburrahman, 2019). 

Kedua penelitian tersebut memberikan dasar penting namun masih berfokus pada aspek normatif dan 

deskriptif. Artikel ini menawarkan kebaruan dengan mengintegrasikan pendekatan konseling multikultural 

sebagai strategi implementatif moderasi yang dapat digunakan dalam pendidikan, layanan psikologis, 

maupun pendampingan sosial. Pendekatan ini memperluas fungsi moderasi dari sekadar wacana keagamaan 

menjadi model intervensi praktis yang dapat diterapkan pada konteks masyarakat majemuk (Derald Wing 

Sue and David Sue, 2016). 



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat  Ekonomi Syariah dan Multidisiplin Ilmu   

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    

e-ISSN 3025-6143  Vol 3. No. 2 Desember 2025 

  hal. 90-95 

 

92 

Pengabdian ini bertujuan untuk merumuskan model konseptual penguatan moderasi Islam yang relevan 

dengan tantangan sosial-keagamaan di masyarakat. Secara khusus, artikel ini ingin menjelaskan landasan 

normatif moderasi dalam Islam, memaparkan toleransi sebagai wujud praksis dari moderasi, serta 

menghadirkan konseling multikultural sebagai strategi implementatif dalam penguatan moderasi beragama. 

Rumusan kajian diarahkan untuk menjawab bagaimana moderasi Islam dapat dipahami secara 

komprehensif dan bagaimana integrasinya dengan toleransi dan konseling multikultural dapat diaplikasikan 

dalam kehidupan sosial. 

 

METODE PELAKSANAAN  

Pelaksanaan penelitian dilakukan melalui pendekatan kajian literatur yang disusun secara sistematis. 

Metode ini digunakan untuk memetakan konsep-konsep teoritis mengenai moderasi, toleransi, dan 

konseling multikultural sehingga dapat dirumuskan menjadi model konseptual yang aplikatif. Literatur 

yang dikaji mencakup buku ilmiah, jurnal nasional dan internasional, regulasi pemerintah, serta laporan 

penelitian relevan yang diterbitkan dalam rentang dua dekade terakhir. Analisis dilakukan dengan teknik 

analisis isi untuk mengidentifikasi pola pemikiran, mengklarifikasi konsep, serta menyusun integrasi 

antarteori secara logis. Pendekatan ini memungkinkan penyusunan model implementatif moderasi yang 

dapat digunakan dalam bidang pendidikan, konseling, maupun pendampingan masyarakat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN   

Kajian mengenai moderasi Islam memperlihatkan bahwa ajaran dasar Islam menempatkan 

umat sebagai kelompok yang menjunjung keseimbangan. Hal ini tercermin dalam konsep 

ummatan wasathan yang mengarahkan umat untuk tidak terjebak pada sikap berlebihan maupun 

pengabaian dalam beragama. Moderasi menjadi prinsip dasar yang menuntun umat Islam agar 

mampu menavigasi realitas sosial yang plural, tanpa kehilangan esensi ajaran agama. Secara 

historis, praktik moderasi sudah tampak dalam strategi Nabi Muhammad SAW ketika membangun 

Piagam Madinah sebagai kontrak sosial yang melindungi hak kelompok berbeda dan menata 

kehidupan komunal berdasarkan keadilan dan tanggung jawab bersama. 

Dalam tataran praksis sosial, toleransi menjadi bentuk nyata dari prinsip moderasi. Toleransi 

tidak dipahami sebagai relativisme, tetapi sebagai sikap menghargai perbedaan dan mengakui hak 



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat  Ekonomi Syariah dan Multidisiplin Ilmu   

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    

e-ISSN 3025-6143  Vol 3. No. 2 Desember 2025 

  hal. 90-95 

 

93 

orang lain dalam menjalankan keyakinannya. Islam Nusantara yang berkembang melalui dakwah 

kultural memperlihatkan bagaimana pendekatan toleran dapat menjadi jembatan efektif dalam 

membangun kohesi sosial. Tradisi ini menjadi modal penting dalam menghadapi tantangan 

intoleransi modern yang sering kali diperkuat oleh penyebaran informasi digital yang tidak 

terverifikasi. 

Sementara itu, konseling multikultural memberikan arah implementatif dalam penguatan 

moderasi pada level pendidikan dan pendampingan. Pendekatan ini menekankan sensitivitas 

budaya dan kemampuan profesional dalam memberikan layanan kepada individu dari latar 

belakang yang beragam. Dalam perspektif Islam, pendekatan multikultural selaras dengan nilai 

ukhuwah insaniyah yang menempatkan kemanusiaan sebagai fondasi hubungan sosial. Integrasi 

nilai moderasi dalam konseling memungkinkan proses pendampingan berjalan lebih efektif, 

terutama dalam membangun empati, kesadaran keberagaman, dan kemampuan mengelola 

perbedaan tanpa konflik. 

Ketiga komponen—moderasi, toleransi, dan konseling multikultural—membentuk kerangka 

konseptual yang saling melengkapi. Moderasi menyediakan landasan normatif, toleransi 

menghadirkan manifestasi sosial, dan konseling multikultural menawarkan instrumen 

implementatif. Integrasi ini dapat dijadikan model untuk memperkuat nilai moderasi di 

masyarakat, terutama dalam lingkungan yang rentan terhadap penetrasi ideologi ekstrem. 

Penguatan moderasi tidak hanya bergantung pada regulasi atau kampanye moral, tetapi 

memerlukan pendekatan pendidikan dan pendampingan yang sistematis agar nilai tersebut dapat 

diinternalisasi secara berkelanjutan. 

 

SIMPULAN  

Kajian ini menunjukkan bahwa moderasi Islam merupakan konsep yang memiliki landasan 

teologis dan historis yang kokoh, sekaligus relevan dalam merespons masalah sosial-keagamaan 

kontemporer. Moderasi menjadi prinsip penuntun bagi umat Islam dalam menghadapi berbagai 

perbedaan yang ada di masyarakat. Toleransi berperan sebagai bentuk operasional dari nilai 

moderasi, sedangkan konseling multikultural menjadi instrumen strategis untuk menanamkan nilai 

tersebut dalam ranah pendidikan dan pendampingan sosial. Integrasi ketiga aspek ini membentuk 



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat  Ekonomi Syariah dan Multidisiplin Ilmu   

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    

e-ISSN 3025-6143  Vol 3. No. 2 Desember 2025 

  hal. 90-95 

 

94 

model penguatan moderasi Islam yang komprehensif dan aplikatif, sehingga mampu memperkuat 

harmoni sosial sekaligus mencegah berkembangnya ekstremisme. [Times New Roman, 12pt, normal]. 

SARAN 

Penguatan moderasi Islam perlu dilakukan secara berkelanjutan melalui berbagai pendekatan 

pendidikan, kebijakan, dan pendampingan sosial. Lembaga pendidikan dan lembaga layanan 

psikologis perlu mengintegrasikan pendekatan konseling multikultural dalam kurikulumnya 

sebagai upaya membentuk generasi yang toleran dan kritis terhadap isu keberagaman. Pemerintah 

serta lembaga keagamaan diharapkan memperkuat literasi publik mengenai moderasi beragama, 

terutama dalam konteks digital. Selain itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk mengembangkan 

model implementasi moderasi yang lebih spesifik sesuai kebutuhan komunitas tertentu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABDIMAS Iqtishadia: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat  Ekonomi Syariah dan Multidisiplin Ilmu   

Prodi Ekonomi Syariah, Universitas Pamulang    

e-ISSN 3025-6143  Vol 3. No. 2 Desember 2025 

  hal. 90-95 

 

95 

DAFTAR PUSTAKA  

 

Abdullah, Amin. “Moderasi Islam dan Multikulturalisme.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 

56, no. 1 (2018): 1–24. 

Azra, Azyumardi. Moderasi Beragama dalam Konteks Indonesia. Jakarta: Kementerian Agama 

RI, 2019. 

Banks, James A. Cultural Diversity and Education: Foundations, Curriculum, and Teaching. New 

York: Routledge, 2015. 

Hasyim, Syafiq. Islam Nusantara: Moderasi, Toleransi, dan Budaya Lokal. Jakarta: Mizan, 2015. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kemenag RI, 2019. 

Mujiburrahman. “Moderasi Beragama: Konsep, Urgensi, dan Implementasinya di Indonesia.” 

Studia Islamika 26, no. 3 (2019): 435–458. 

Shihab, M. Quraisy. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan, 1996. 

Sue, Derald Wing, and David Sue. Counseling the Culturally Diverse: Theory and Practice. 7th 

ed. Hoboken, NJ: John Wiley & Sons, 2016. 

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara Demokrasi. 

Jakarta: The Wahid Institute, 2001. 

 


